
73 
 

Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,73-89 
Availabe at: http://journal.mpksalatiga.com/index.php/ijmus 
EISSN: 2746-0002 

Konsep tasawuf wahdat al-wujud menurut hamzah fansuri 

 
Maulidul Azhar 1) and Slamet Mahfud Rohman 2) 
1 Fakultas Adab dan Humaniora UIN Salatiga, Jawa Tengah 
2 Fakultas Adab dan Humaniora UIN Salatiga, jawa Tengah 

(maulidulazhar@gmail.com , rohmanmahfud0@gmail.com) 

 
Abstract 

Islam is a religion based on revelation revealed to the Prophet Muhammad through the 

angel Gabriel. One aspect of the doctrine of God is mysticism. In Islam, mysticism is called 

Tasawwuf. Western Orientalists use the word tasawwuf specifically for mysticism. The 

essence of Sufism is the awareness of communication and dialogue between the human 

spirit and God through isolation and competition. One of the schools of Sufism is Sufism 

whose main teaching is to get close to and even merge with God is wahdatul wujud. 

Wahdatul wujud is a concept or teaching that teaches about the unity of God and human 

form. This teaching was brought to Indonesia by a cleric named Sheikh Hamzah Fansuri, 

Hamzah Fansuri or Sheikh Hamzah Fansuri is a Sufi figure who plays a very important role 

in the historical development of Sufi thought in the archipelago, especially in the Aceh 

region. His thoughts on Sufism were very popular at that time. In Hamzah Fansuri's 

teachings, the concept of Wujudiyyah was known, which is a teaching that teaches about 

the existence of God. In this research the author uses a qualitative method of Library 

Research type, namely by clarifying and classifying. After this research, there are several 

results that we can get, namely Hamzah Fansuri's thoughts are: first, the Nature of Form 

According to Hamzah Fansuri, the form is only one even though it appears to be many. 

From this one form there is a skin (mazhar, external reality) and there is a content (inner 

reality). Second, Eka in diversity according to Hamzah Fansuri, the form is one, more 

precisely the ultimate form is God, al-haqq. There is no form or nothing in a state of being, 

other than God. A correct understanding of wujud must include not only its unity, but also 

its diversity. Third, the Creation of Nature The teaching of Hamzah Fansuri's old creation 

can be connected to the teaching of Ibn al-Arabi's creation of nature. these two teachings 

both argue that nature is created from existing into existence, not created from non-existing 

into existence. Nature is Qadim, this nature exists, created through the process of tajalli, 

which is the manifestation of the eternal and the final appearance. 

 
Keyword: Tasawuf, Wahdat al-Wujud, Hamzah Fansuri 

 
Abstrak 

Islam adalah agama yang didasarkan pada wahyu yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad melalui malaikat Jibril. Salah satu aspek doktrin Tuhan adalah mistisisme. 

Dalam Islam, mistisisme disebutTasawuf. Orientalis Barat menggunakan kata tasawuf 

khusus untuk mistisisme. Hakikat tasawuf adalah kesadaran akan adanya komunikasi dan 

dialog antara ruh manusia dan Tuhan melalui keterisolasian dan persaingan. Salah satu 

aliran tasawuf adalah tasawuf yang pokok ajarannya mendekat bahkan menyatu dengan 

tuhan adalah wahdatul wujud. Wahdatul Wujud adalah konsep atau ajaran yang 

mengajarkan tentang kesatuan wujud Tuhan dan manusia. Ajaran ini dibawa ke Indonesia 

oleh Ulama bernama Syekh Hamzah Fansuri, Hamzah Fansuri atau Syekh Hamzah 

Fansuri adalah tokoh sufi yang sangat berperan penting dalam perkembangan sejarah 

http://journal.mpksalatiga.com/index.php/ijmus
mailto:maulidulazhar@gmail.com
mailto:rohmanmahfud0@gmail.com


Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

74 
 

 
pemikiran sufi di Nusantara, khususnya di wilayah Aceh. Pemikirannya tentang tasawuf 

sangat populer saat itu Dalam ajaran Hamzah Fansuri dikenal konsep Wujudiyyah, yaitu 

ajaran yang mengajarkan tentang adanya Tuhan. Dalam penelitian ini penulis 

menggunkan metode kualitatif berjenis Library Research, yakni dengan cara klarifikasi dan 

klasifikasi. Setelah penelitian ini ada beberapa hasil yang kita dapat yakni pemikiran 

Hamzah Fansuri adalah: yang pertama, Hakekat Wujud Menurut Hamzah Fansuri wujud 

itu hanya satu walaupun tampak banyak. Dari wujud yang satu ini ada yang merupakan 

kulit (mazhar, kenyataan lahir) dan ada yang berupa isi (kenyataan batin). Kedua, Eka 

dalam keanekaan menurut Hamzah Fansuri wujud adalah satu, lebih tepatnya wujud 

hakiki adalah tuhan, al-haqq. T55iada wujud atau tiada sesuatu pundalam keadaan wujud, 

selain Tuhan. Pemahaman yang benar tentang wujud harus mencangkup bukan hanya 

kesatuannya, melainnya keanekaanya juga. Ketiga, Penciptaan Alam Ajaran tentang 

peciptaan lama Hamzah fansuri dapat dihubungkan dengan ajaran peciptaan alam Ibn al- 

Arabi. kedua ajaran ini sama-sama berpendapat bahwa alam dicaptakan dari yang ada 

menjadi ada, bukan diciptakan dari yang tidak ada menjadi ada. Alam bersifat Qadim alam 

ini ada, diciptakan melalui proses tajalli yaitu manifestasi dari yang abadi dan tampak 

akhir. 

 
Kata Kunci: Tasawuf, Wahdat al Wujud, Hamzah Fansuri 

 

1. Pendahuluan 

Islam adalah agama yang didasarkan pada wahyu yang diturunkan melalui perantara malaikat 

Jibril kepada Nabi Muhammad. Wahyu mengandung ajaran hubungan antara manusia dengan 

tuhan dan manusia dengan sesama manusia. Salah satu aspek yang ditimbulkan ajaran yang 

berhubungan dengan tuhan tersebut adalah mistisme. Mistisme dalam islam disebut tasawuf 

atau sufisme. Kata sufisme dalam Orientalis barat khusus dipakai untuk mistisme. Sufisme 

tidak dapat dipakai untuk mistisme yang terdapat pada agama-agama lain. (Permadi, 2004) 

Sebutan atau istilah tasawuf (sufisme) tidak perah dikenal pada masa Nabi Muhammad Saw. 

Maupun masa Khulafaur Rasyidin. Munculnya istilah tasawuf baru ada pada abad ke-3 H (H. 

M, 1999). Secara sederhana dapat dikemukakan bahwa tasawuf merupakan aspek esetorik 

atau aspe batin yang harus dibedakan dari aspek eksoterik atau aspek lahir dalam agama 

islam. Adapun tujuan tasawuf adalah memperoleh hubungan langsung dan sedekat mungkin 

dengan tuhan, sehingga dirasakan bener bahwa seseorang sedang berada di hadirat-Nya. 

Intisari dari tasawuf adalah kesadaran akan adanya komunikasi dan dialog antara ruh manusia 

dengan Tuhan, dengan mengasingkan diri dan berkompetisi. (Nasution, 1986) 

Dalam ajaran Islam Tasawuf telah memberikan sumbangan yang sangat besar bagi 

kehidupan spiritual dan intelektual Islam.Pengaruh tidak terbatas pada golongan elite 

keagamaan, tetapi menjangkau seluruh lapisan masyarakat dari paling atas sampai paling 

bawah.Tasawuf telah mempengaruhi sikap hidup, moral, dan tingkah laku masyarakat. Ia telah 

mempengaruhi kesadaran estetik, sastra, filsafat dan pandangan hidup. (Azhari, 1995) 

Zakariya al-Anshari berkata, ”Tasawuf adalah ilmu yang dengannya diketahui tentang 

pembersihan jiwa,pebaikan budi pekerti serta pembangunan lahir dan batin, untuk 

memperoleh kebahagian yang abadi.” Jadi Tasawuf disini sangat penting bagi umat Islam 

untuk membersihkan jiwa guna mendekatkan diri kepada tuhan. 

Sepatutnya ajaran tasawuf pada awalnya berupa tasawuf amali, dan akhlaqi. 

Kemudian terus mengalami perkembangan hingga sampai pada tasawuf falsafi. Setelah 

kemunculan ajaran tasawuf falsafi atau bisa juga disebut dengan tasawuf nadzari kemudian 

dikembangkan diantaranya oleh Abu Yazid al-Busthomi, al-Hallaj, Ibnu ‘Arabi. (Syukur, 2008) 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

75 
 

 
Ajaran ini identic memaknai keesaan Tuhan dengan pemahaman adanya kesatuan antara 

Tuhan dengan makhluk. Dalam ajaran ini, Tuhan dapat turun kepada manusia dengan memilih 

tubuh manusia tertentu kemudian mengambil tempat padanya, setelah sifat-sifat 

kemanusiaan yang ada di dalam tubuh tersebut dilenyapkan terlebih dahulu. 

Pada awalnya ajaran tasawuf falsafi yang menjelaskan tentang penyatuan makhluk 

dengan tuhan ini bisa diterima oleh kalangan ulama sufi, kemudian konsep ini menjadi sesuatu 

yang kontroversial setelah kemunculan beberapa sufi yang memperlihatkan secara nyata 

dalam bentuk ucapan seperti yang dilakukan oleh al hallaj yang berupa ucapan “Ana al-Haq” 

sehingga pemahaman tentang konsep penyatuan jiwa dengan Tuhan difatwakan sesat dan 

membahayakan bagi umat Islam yang belum paham tentang dengan hal tersebut. 

Konsekuensi bagi yang menganut paham ini serta mengajarkannya ialah dengan eksekusi 

mati, sama seperti yang terjadi pada sosok al-Hallaj yang dieksekusi dengan cara tragis. 

Sepeninggalnya al-Hallaj pemikirannya tidak hilang Bersama dengan kematiannya, tetapi 

justru pemikirannya semakin berkembang dengan adanya buku-buku yang membahas 

tentang wujudiah seperti buku al-Hallaj Kisah Perjuangan Total Menuju Tuhan” (Haq & Habibi, 

2010) yang mengisahkan tentang perjuangan al-Hallaj dalam bertasawuf, Ajaran 

Manunggaling Kawula Gusti yang mengisahkan tentang ma’rifat dari Syekh Siti Jenar, al-Hallaj, 

dan Jalaludin ar-Rumi, Penyimpangan-penyimpangan tasawuf yang didalamnya juga 

menyebutkan tentang al-Hallaj dan masih banyak lagi karya tulisnya. 

Salah satu tokoh yang menjadi ulama tasawuf yang mengajar di Nusantara adalah 

Syeikh Hamzah Fansuri dengan tasawufnya yang terkenal yakni Wahdat al-Wujud. Syeikh 

Hamzah Fansuri adalah seorang cendikiawan, ulama tasawuf, sastrawan, dan budayawan 

terkemuka yang diperkirakan hidup antara pertengahan abad ke-16 sampai awal abad ke-17. 

Nama gelaran atau takhallus yang tercantum dibelakang nama kecilnya yang memperlihatkan 

bahwa pendekar puisi dan ilmu suluk ini berasal dari Fansur, sebutan orang-orang Arab 

terhadap Barus, sekarang sebuah kota kecil di pantai barat Sumatra yang terletak antara kota 

Sibolga dan Singkel. Sampai abad ke-16 kota ini merupakan pelabuhan dagang penting yang 

dikunjungi para saudagar dan musafir dari negeri-negeri jauh. (W. M, Hamzah Fansuri: Risalah 

Tasawuf dan Puisi-Puisinya, 1995) Beberapa ahli yang meneliti mengenai Hamzah seapakat 

Hamzah Fansuri adalah tokoh yang membawa konsep wujudiyah Ibnu ‘Arabi ke Nusantara. 

Ia mengajarkan bahwa Tuhan juga tidak bertempat, sekalipun sering dikatakan 

bahwa ia ada dimana-mana. Ia menjelaskan dengan ayat al-Qur’an: 

عَ   سَ   مَ   يَ   لَ   عَ  

 واَ   
َ   ا   لل  ه   لل  ه   نَ 

   َ 
وَ  

   َ

 جه  

 امَ   نَ   يَ   َ  اَ  ف بَ  

َ  لوَ   َ  ت  اوَ   َ 

َ   َ  ثَ  ف  مَ 

رَ   غَ   مَ  

َ   واَ   

 ل

قَ  

شَ   

 رَ   

 مَ   لَ   ا للِ  ه   َ   وَ  

Artinya: “dengan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, maka kemanapun kamu 

menghadap disitulah wajah Allah. Sesungguhnya Allah maha luas (Rahmat_Nya) lagi maha 

mengetahui.” (Qs.al-Baqarah:11). (Bakar, 2013) 

Peneliti memilih judul ini karena memiliki beberapa alasanya: pertama, wahdat al- 

wujud merupakan suatu ajaran atau pemikiran yang membahas tentang Allah Swt, yakni 

mengenai wujud atau keberadaan Allah Swt, bahwa Allah berhubungan dengan alam sebagai 

ciptaanya. Kedua, Hamzah Fansuri adalah sosok pemuka agama terkenal yang pernah hidup 

di Aceh dan terkenal dengan karya-karyanya yang fenomenal dan sekarang diabadikan. 

Ketiga, Hamzah Fansuri pernah menghebohkan beberapa sufi karena ajarannya wahdat al- 

wujud memicu konflik yang konon melahirkan petuah sesat. 

2. Metode Penelitian 

Metode yang di pakai oleh penulis yakni menggunakan metode penelitian kualitatif yang 

berjenis kepustakaan atau yang sering disebut Library Research. Library research adalah 

penelitian yang dilaksanakan dengan menggunakan literatur (kepustakaan) baik berupa buku 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

76 
 

 
catatan maupun laporan hasil penelitian dari penelitian terdahulu. Peneliti menggunakan 

metode ini karena peneliti membutuhkan beberapa data dari beberapa sumber literatur guna 

mengkonfirmasi bahwa jurnal ini valid dan kredible. Pada penelitian ini peneliti membaca, 

mencatat, mengutip hingga mengumpulkan data dan informasi melalui buku-buku, internet, 

serta jurnal yang membahas tentang Wahdatul Wujud Hamzah Fansuri. 

Dalam proses pengumpulan data dan informasi, peneliti melakukan beberapa 

tahapan pengumpulan data seperti: 

a) Klarifikasi 

Dengan cara ini, peneliti mencari dan mengumpulkan semua data informasi serta 

sumber yang menjadi bahan penelitian, lalu memilah mana data yang cocok 

digunakan untuk penelitian ini. 

b) Klasifikasi 

Setelah peneliti mengklarifikasi data yang cocok dan relevan untuk konten 

penelitian, maka Langkah berikutnya adalah memilah data yang telah diklarifikasi 

dan dicocokkan dengan poin-poin materi penelitian. (Kaelan, 2005) 

 
3. Pembahasan 

A. Sejarah Syekh Hamzah Fansuri 

Hamzah Fansuri atau dikenal dengan syekh Hamzah Fansuri adalah seorang 

tokoh tasawuf yang sangat penting dalam perkembangan sejarah pemikiran tasawuf 

di Nusantara, khususnya di daerah Aceh. Pemikirannya tentang tasawuf sangat 

populer kala itu, namun tidak banyak yang dapat mengetahui tentang kehidupan 

pribadi beliau. Siapa sebenarnya sosok Hamzah Fansuri, ternyata belum ada informasi 

secara mendetail mengenai tanggal lahir dan waktu meninggalnya. Walaupun 

demikian, ada sebuah teori dari Karel A. Steenbrink yang menyebutkan bahwa ada 

usaha untuk menemukan gambaran seorang tokoh dengan melalui beberapa cara. 

Cara pertama melalu sumber Intern, yaitu memcari informasi dari karya yang ditulis 

oleh tokoh itu sendiri. Cara yang kedua dengan melalui sumber ekstern yaitu mencari 

data dari cerita atau tulisan keturunannya dan orang yang datang kemudian. (A, 1985) 

Setelah ditelusuri dengan cara yang pertama, yaitu bersumber dari syair-syair 

beliau ditemukan bahwa ia lahir dikota Barus, kota yang disebut dengan Fansur oleh 

orang Arab zaman dahulu. Itulah alasan penyebab nama belakangnya terdapat nama 

“Fansuri”. Kota Barus atau Fansur, tempat yang diduga sebagai tempat kelahirannya 

itu, terletak di pantai barat Sumatera Utara, diantara Singkel dan Sibolga. Dugaan ini 

didapat dari sebuah syairnya: 

Hamzah nin asalnya Fansuri 

Mendapat Wujud di tanah Syahr Nawi (al-Atthas, 1970) 

Syair diatas menjadi tolak ukur berbagai pendapat tentang tempat kelahiran 

syekh Hamzah Fansuri. Beberapa ahli meragukan “Fansur” sebagai daerah asal 

kelahiran Hamzah Fansuri, berdasarkan kalimat “mendapat wujud di tanah Syahr 

Nawi”. Menurut Syed Muhammad Naguib al-Attas, Hamzah Fansuri dilahirkan di Aceh, 

tepatnya di Syahr Nawi, Syahr Nawi yang disebutkan did dalam bait terakhir di atas, 

merupakan nama kota baru dan letaknya tidak jauh dari kota Kerajaan Aceh. Kota 

tersebut diberi nama Syahr Nawi sebagai peringatan terhadap utusan Raja Siam yang 

berkunjung di Aceh pada pemerintahan Sultan Iskandar Muda. Nama Syahr Nawi 

diambil dari nama ibu kota negeri Siam pada masa itu, yaitu sebutan sebutan orang- 

orang Parsi untuk Bandar Ayutthaya yang didirikan pada tahun 1350 M. Al-Attas 

menyamakan Syahr Nawi dengan Ayutthaya, sebab pada kurun abad ke-16 M dan 17 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

77 
 

 
M bandar ini memang merupakan tempat berkumpulnya pedagang-pedagang Arab 

dan Parsi menyebut kota ini Syahr Nawi yang berarti “Kota Baru”. 

Drewes mempertanyakan tempat kelahiran Hamzah Fansuri di Syahr 

Nawi. Menurut Drewes dan Brakel dalam The Poem of Hamzah Fansuri, bahwa syair 

yang dibicarakan al-Attas itu harus diberi tafsiran sufistik. Ungkapan kata “mendapat 

wujud” dalam syair diatas berarti mendapat ajaran wujudiyah atau bermakna mendapat 

wujud dalam arti mencapai makrifat dan berjumpa dengan Tuhan, bukan berwujud 

dalam bahasa Indonesia yangg berarti ‘ada’ secara fisik. Kota Syahr Nawi pada paruh 

kedua abad ke-16M adalah kota pelabuhan dagang yang banyak dikunjungi oleh 

pedang dari India, Parsi, Turki dan Arab. Oleh karena itu tidak mengherankan apabila 

banyak ulama yang singgah bahkan tinggal di bandar (pelabuhan) itu, dan di bandar 

inilah Hamszah Fansuri berkenalan denan ajaran wujudiyah yang kemudian ia 

kembangkan di Indonesia khususnya daerah Aceh. Jika melihat keterangan di 

atas, maka Syair “mendapat wujud di tanah Syahr Nawi” sama sekali tidak ada 

hubungannya dengan tempat kelahiran Hamzah Fansuri. 

Drewes juga keberatan dengan anggapan Hamzah Fansuri yang melakukan 

perjalanan dari Barus ke Kudus. Untuk menunjukkan keberatan ini, syair berikut dapat 

dicatat: 

Hamzah Fansuri di dalam Mekkah 

Mencari Tuhan di bait al-Ka’bah 

Di Barus ke Kudus terlalu payah 

Akhirnya dapat didalam Rumah (J & F, 1986) 

Awalan pada frasa “di Barus” pada baris ketiga kutipan di atas, dalam bahasa 

Aceh berarti kata “dari”. Kata "terlalu payah" berarti "terlalu sukar" dan "tidak perlu 

dilakukan". Jadi, berkali-kali Hamzah Fansuri tidak pernah mengatakan bahwa 

dia pernah untuk pergi dari Barus ke Kudus (Jawa). Abdul Hadi W. M., menjelaskan 

frasa “terlalu payah”, mengacu pada mujāhadah, dan pendapat “di Barus ke Kudus”, 

mengacu pada pendakian alami ke langit hakikat (mi'raj), karena di al-Quds atau di 

Yerusalem Nabi Muhammad SAW melakukan mi'raj. Dalam mi'raj inilah Nabi 

diperintahkan untuk shalat, dan kemudian shalat tersebut dianggap sebagai mi'raj oleh 

umat Islam. Agar shalat menjadi tanggga naik (mi'raj), maka harus dilakukan dengan 

khusyuk, penuh kesucian dan keikhlasan, disertai amal kebaikan dan disempurnakan 

dengan cinta, dan pengertian. Dalam shalat sendiri, ada ruang untuk meditasi dan 

perjumpaan dengan Tuhan (liqa'). Hanya dengan musyahadah manusia dan liqa' 

manusia dapat merasakan kedatangan diri dengan tuhannya didalam arti sebenarnya 

dan membuktikan bahwa kemana pun mata memandang ia akan melihat wajahnya. 

Pendidikan Sekh Hamzah Fansuri diperoleh di daerah Fansur. Hasymi 

mengutip dari Abdul Hadi berpendapat, bahwa waktu itu Fansur bukan hanya dikenal 

sebgai kota perdagangan kapur barus namun juga dikenal juga dengan kota 

pendidikan. Karena itu tidak heran bahwa Hamzah Fansuri sudah belajar dari kecil di 

daerah Fansur. Selanjutnya dengan tujuannya mengenal inti dari ajaran tasawuf, ia 

pergi ke berbagai daerah hingga ke berbagai negara di dunia, seperti Baghdad yang 

pada waktu itu dikenal dengan pusatnya pengembangan Tarekat Qadiriyah. Hal ini 

dapat diliat dari Syairnya: 

Beroleh Khilafat Ilmu yang ‘Ali 

Dari pada ‘Abd Qadir Jailani (W. M, Hamzah Fansuri: Risalah Tasawuf 

dan Puisi-Puisinya, 1995) 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

78 
 

 
Syair di atas menunjukkan bahwa Hamzah Fansuri adalah murid Abd al-Qadir Jailan, 

bisa juga dikatakan bahwa dia adalah anggota sekte Qadiriyah. Tarikat Qadiriyah 

adalah nama sekte tersebut, diambil dari nama pendirinya, Syaikh Abd al-Qadir 

Jailani15 (w. 561 H/1166 M). Hamzah Fansuri menerima tarekat ini saat belajar di kota 

Bagdad, pusat penyebaran Tarekat Qadiriyah. Di kota ini ia menerima sumpah setia 

(bai'at) dan ijazah17 dari seorang Sufi Qadiriya untuk mengajar tarekat Qadiriya dan 

bahkan menjadi mursyid (pemimpin spiritual) dalam urutan itu. Dengan demikian, 

Hamzah Fansur bisa dianggap orang Indonesia yang pertama diketahui telah 

bergabung dengan Tarikat Qadiriyah. Setelah melakukan perjalanan ke berbagai pusat 

Islam seperti Baghdad, Mekah, Madinah dan Yerusalem, ia kembali ke tanah airnya 

dan mengembangkan ajaran tasawufnya sendiri. 

Ajaran tasawuf yang dikembangkan Hamzah Fansur banyak 

dipengaruhi oleh pemikiran Wujudiyah Ibnu al-Arabi, Sadrudin al-Qunawi dan 

Fakhrudin 'Irak. Puisinya sangat dipengaruhi oleh Fariduddin al-Athar (wafat 607 

H/1220 M), Jalaludin Rumi (wafat 672 H/1273 M) dan Abdur Rahman al-Jami (wafat 

898 H/1494 M). Sangat disayangkan hingga saat ini tidak semua manuskrip dan 

karangan Hamzah Fansuri memberikan informasi tentang kehidupan Hamzah Fansuri, 

kapan ia lahir dan wafat serta dimana jenazahnya dimakamkan. Informasi yang ada 

hanya menyebutkan bahwa Hamzah Fansuri hidup pada masa Kesultanan Kerajaan 

Aceh. 

Ada ketidaksepakatan di antara para ahli tentang siklus hidup Hamzah 

Fansuri. Sedikitnya ada dua pendapat, pendapat pertama menyatakan bahwa beliau 

lahir dan hidup pada pertengahan abad ke-16 hingga akhir abad ke-16 M, yaitu pada 

masa pemerintahan Sultan Alauddin Riayat Syah Sayyid al-Mukammil (1596-1604 M), 

sebelum pemerintahan Sultan Alexander Muda (1607-1636 M), ia meninggal. 

Pendapat lain mengklaim bahwa Hamzah Fansuri hidup dari akhir abad ke-16 hingga 

awal abad ke-17, bahkan hingga tahun 1636 M, enam tahun setelah kematiannya oleh 

Syamsuddin Pasai. Diperkirakan beliau hidup pada masa pemerintahan Sultan 

Alauddin Riayat Syah Sayyid al-Mukammil hingga masa Sultan Iskandar Muda dan 

menjadi orang yang berpengaruh di kerajaan Aceh. 

Drewes meyakini bahwa Hamzah Fansuri hidup sebelum masa Sultan 

Iskandar Muda dan diperkirakan telah meninggal pada akhir abad ke-16, sekitar tahun 

1590 M. Menurut Drewes, tasawuf yang paling berpengaruh di Aceh saat itu adalah 

Syamsuddin Pasai (w. 1040/1630 M), yang mengajarkan ajaran tujuh martabat, 

sedangkan Hamzah Fansuri tidak pernah mengajarkan tasawuf derajat tujuh, 

melainkan tasawuf derajat lima. 

Ajaran tujuh martabat manusia berasal dari India dan merupakan 

pengembangan lebih lanjut dari ajaran Wujudiyah Ibnu al-Arabi dan al-Jill. Pendiri 

doktrin tujuh martabat adalah Muhammad Fadl Allah al-Buanpuri (w. 1020 H/1620 M). 

Salah satu kitab karangan al-Burhanpur berjudul al-Tuhfah al-Mursalah ila Ruh al-Nabi, 

ditulis pada tahun 1590 Masehi. mengandung ajaran tujuh martabat. Atas permintaan 

Syamsuddin Pasai, salinan buku tersebut dikirim ke Aceh untuk dipelajari. Buku ini 

muncul tak lama setelah kedatangannya di Aceh pada akhir abad ke-16 M, kitab ini 

disebarkan oleh Syamsuddin Pasai dan banyak ulama Acehnya. Syamsuddin Pasai 

dengan demikian berperan aktif di kerajaan Aceh sejak akhir abad ke-16 atau awal 

abad ke-17 Masehi. Pada masa Kerajaan Aceh di bawah pemerintahan Sultan 

Alauddin Riayat Syah yang wafat tahun 1604 M. 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

79 
 

 
Berdasarkan pengaruh besar al-Tuhfah al-Mursalah ila Ruh al-Nabi di 

kalangan ulama tasawuf di Aceh, Drewes mengemukakan bahwa kemungkinan 

Hamzah Fansuri meninggal sebelum tahun 1590 M. atau akhir abad ke-16 Masehi. 

tertulis atau beberapa tahun kemudian. Drewes meyakini bahwa pemimpin spiritual 

kerajaan Aceh pada akhir abad ke-16 hingga awal abad ke-17 adalah Syamsuddin 

Pasai. Nama Hamzah Fansuri hanya disebut-sebut sebagai tokoh masa lalu. 

Berdasarkan asumsi tersebut, berarti Hamzah Fansuri kemungkinan telah meninggal 

pada akhir abad ke-16 dan pengaruh spiritualnya digantikan oleh muridnya sendiri, 

yaitu Syamsuddin Pasai. 

Syed Muhammad Naguib al-Attas, Brakel dan Braginsky di atas menentang 

pendapat Drewes. Mereka mengklaim bahwa Hamzah Fansuri hidup sampai 

pemerintahan Sultan Iskandar Muda, awal abad ke-17. 

Meskipun ajaran Tingkat Ketujuh berkembang pesat pada akhir abad ke-16 

(1590 M) dan mendorong penyebaran ajaran Tingkat Ketujuh di Aceh, menurut M. Al- 

Attas dan Brakel, tidak berarti bahwa peran Hamzah Fansur dan pengaruh ajaran 

Tasawufnya semakin berkurang, apalagi beliau sudah meninggal. Menurut Al-Attas, 

pada dasarnya tidak ada perbedaan yang signifikan dan penting antara pengajaran 

kelas VII yang diajarkan Syamsuddin Pasai dengan pengajaran kelas V yang diajarkan 

Hamzah Fansuri. Kedua ajaran Tasawuf tersebut dalam banyak hal masih 

berdasarkan sumber aslinya, yaitu ajaran Ibnu al-Arabi dan al-Jilli. Pendapat kedua ini 

setidaknya lebih masuk akal dibandingkan dengan yang pertama. 

Sebagai dasar untuk mengkonfirmasi klaimnya. Al-Attas memberikan 

beberapa alasan tambahan. Ia menggunakan syair terakhir Bahr al-Nisā', puisi karya 

Hamzah Fansuri, untuk menyatakan pendapatnya bahwa Hamzah Fansuri masih 

hidup pada awal abad ke-17, setidaknya hingga masa-masa awal Sultan Iskandar 

Muda. Hal ini dapat dilihat dalam puisi Hamzah Fansuri sebagai berikut: 

Hamba mengikat Syair ini 

Dibawah hadlrat raja wali 

Syah alam raja yang adil 

Raja Qutub sempurna kamil 

Wali Allah sampurna washil 

Raja arif lagi mukammil 

Bertambah daulat Syah ‘Alam 

Mahkota pada sekalian ‘alam 

Karunia Ilahi Rabb al-‘alam 

Menjadi raja kedua ‘alam 

Dalam duanya dan dalam akhirat 

Karunia Allah akan hadrat 

Dengan sempurna ‘ilmu dan ma’rifat 

Telah ma’lum kepada Johan berdaulat (al-Atthas, 1970) 

Berdasarkan Syair di atas, al-Attas meyakini bahwa kata “Syah Alam” merujuk 

pada Sultan Alauddin Riayat Syah Sayyid al-Mukammil yang tidak lain adalah kakek 

dari Sultan Iskandar Muda. Puisi ini ditulis sebagai pertunjukan untuk Sultan Alauddin 

Riayat Syah. Kemudian ditulis ulang sebagai lamaran kepada Sultan Iskandar Muda, 

sebagaimana disebutkan dalam kalimat “Kepada Johan Berdaulat” pada bait keempat 

puisi di atas, Johan yang bertahta disebutkan dalam puisi itu tidak lain adalah Sultan 

Iskandar Muda. 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

80 
 

 
Menurut Al-Attas, Braginsky percaya bahwa Hamzah Fansuri hidup sampai 

masa Sultan Iskandar Muda. Braginsky mencatat bahwa Hamzah Fansuri sering 

mengkritik gaya hidup pembangkang Sufi dalam masyarakat atau pemerintah Aceh 

dalam syairnya yang kala itu dipimpin oleh Sulatan Iskandar Muda. Misalnya, banyak 

orang yang ingin menjadi sufi pergi ke hutan untuk bertapa dengan harapan mendapat 

karamah dari Tuhan untuk melakukan sesuatu yang luar biasa bagi orang banyak dan 

memperoleh kesaktian untuk menghadapi kehidupan. Kemampuan supranatural 

tersebut dapat meningkatkan status sosial seseorang di masyarakat. Di lingkungan 

keraton Kerajaan Aceh, pemahaman terhadap ajaran dan visi tasawuf ditunjukkan 

dengan penamaan berbagai keraton dengan istilah Tasawuf. Keraton Sultan disebut 

Dār al-Dunyā (tempat tinggal dunia), singgasana kerajaan disebut Dār al-Kamāl 

(tempat tinggal yang sempurna), tempat di Aceh Besar disebut Dār al-Shafā (tempat 

tinggal suci), benteng itu disebut Kota Khalwat, pulau itu disebut Pulau Rahmat, dan 

bahkan kapal kerajaan yang digunakan oleh sultan di daerah yang jauh disebut Mir'at 

al-Shafā (Cermin Kesucian), dan banyak nama lain yang terkait dengan 

istilah Tasawuf. Kritik Hamzah Fansuri dapat dilihat dalam kutipan ayat berikut: 

Segala muda dan sopan 

Segala tua beruban 

‘uzlatnya berbulan-bulan 

Mencari Tuhan ke dalam hutan 

Segala menjadi Shufi 

Segala menjadi Syauqi 

Segala menjadi Ruhi 

Gusdur dan masam di atas bumi (al-Atthas, 1970) 

Maksud kritik Hamzah Fansuri dalam sajak di atas bukanlah untuk 

menyurutkan hati orang-orang untuk mengikuti jalan sufi karena bertentangan dengan 

keyakinannya. Ia sangat tidak setuju bahwa cara mendekatkan diri kepada Tuhan itu 

sendiri berada di jalur yang salah dan tidak sesuai dengan perintah syariah yang benar. 

Dalam Islam, pencarian untuk menemukan Tuhan dan menjadi sufi tidak harus masuk 

ke dalam hutan, tetapi pencarian untuk mendekat Tuhan dapat diciptakan di mana saja 

selama seseorang mau mengalami disiplin spiritual dan ibadah yang tulus. 

Hamzah Fansuri juga mengkritisi praktik Yoga dalam praktik dzikir, karena 

praktik yoga merupakan ajaran yang berasal dari India. Puisinya menggambarkan 

tasawuf Aceh pada akhir abad ke-16 dan awal abad ke-17 Masehi. masih bercampur 

dengan pengaruh agama Hindu yang ajarannya memasukkan praktek pranayama 

yoga. Kritik ini muncul pada awal abad ke-16. Kekaisaran Sultan Alexander Muda. 

Kritik Hamzah Fansuri terhadap praktik yoga dapat dilihat pada kutipan berikut: 

Sidang talii pergi ke hutan 

Pergi ‘uzlat berbulan-bulan 

Dari muda datang beruban 

Tiada bertemu dengan Tuhan 

Oleh riayat tubuhnya rusak 

Hendak melihat serupa budak 

Menghela nafas ke dalam otak 

Supaya minyaknya jangan orak 

Syair di atas merupakan sindiran Hamzah Fansuri tentang praktik spiritual 

yang tidak sesuai dan kehidupan tasawuf di Aceh pada masa pemerintahan Sultan 

Iskandar Muda, yang selanjutnya dicampur dengan pengaruh spiritualitas Hindu atau 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

81 
 

 
pranayama yoga. Dalam praktik yoga, Tuhan dibayangkan sebagai misteri yang 

tersembunyi di beberapa bagian tubuh, seperti ubun-ubun, yang dianggap sebagai jiwa 

dan digunakan sebagai fokus untuk mencapai kesatuan, digambarkan sebagai bentuk 

cahaya menjadi . Hamzah Fansuri tidak mengkritisi perlunya dzikir melalui pengaturan 

nafas, tetapi poin utamanya adalah kesalahpahaman tentang hakikat tasawuf dan 

penyamaan tasawuf Islam dengan mistisisme Hindu, yang berujung pada divergensi. 

Berdasarkan pendapat dan syair di atas, peneliti menyimpulkan bahwa 

Hamzah Fansur diperkirakan hidup antara akhir abad ke-16 dan awal abad ke-17 

Masehi. Perkiraan ini berarti bahwa Hamzah Fansuri hidup pada masa pemerintahan 

Hamzah Fansuri. Aceh di bawah Sultan Alauddin Riayat Syah Sayid al-Mukammil 

(1589-1604 M) hingga masa awal pemerintahan Sultan Iskandar Muda (1607-1636 M). 

Jika benar Hamzah Fansuri wafat pada tahun 1630 atau 1636 M, sebagaimana 

pendapat sebagian ulama, berarti dapat dipastikan juga bahwa ia mengalami masa 

keemasan dan kejayaannya atas kerajaan Aceh Darussalam dan sangat 

mempengaruhi perkembangannya. pemikiran dan praktik keagamaan, khususnya 

tasawuf pada saat itu. (Fauzi, 2009) 

 

 
B. Pemikiran dan Konsep Hamzah Fansuri tentang Wahdat al-Wujud 

Sebelum membahas tasawufnya Hamzah Fansuri, perkembangan tasawuf falsafi ini 

mempunyai akar histori Panjang dengan tasawuf periode awal. Tipologi falsafi bersifat 

sinkritis antara filsafat dan mistik. Oleh karena itu, menurut Fathul Mufidz Tasawuf tak 

dapat sepenuhnya disebut filsafat atau mistik. Hal ini disebabkan karena di satu sisi 

aliran tasawuf ini menggunakan term-term filsafat dan dilain sisi menggunakan 

metodologi tasawuf yaitu intuitif dengan melalui zauq atau wildan. Karena tak sedikit 

tokoh sufi falsafi yang yang mengenal konsep filsafat Yunani dengan baik. 

Tujuan tasawuf yang dirumuskan dalam tipologi tasawuf adalah untuk 

memperoleh hubungan langsung dengan Tuhan sehingga merasa sadar bahwa ia 

sedang berada di hadirat Tuhan. Keberadaaan tuhan itu dirasakan sebagai kenikmatan 

dan kebahagiaan yang hakiki bagi para sufi dan para penempuh jalan tasawuf. Semua 

sufi berpendapat bahwa satu-satunya jalan yang dapat meghantarkan seorang 

kehadirat Allah Swt. Hanyalah dengan kesucian jiwa.Karena jiwa manusia merupakan 

refleksi atau pancaran dari dzat Allah yang suci. Segala sesuatu itu harus sempurna 

dan kesucian itu bervariasi menurut dekat atau jauhnya dari sumber asli. (Basrul, 2019) 

Pada akhir abad ke-16 awal abad ke-17 Hamzah Fansuri memperkenalkan 

ajaran tasawuf Wahdatul Wujud atau dalam ajaran sering disebut Wujudiyah kerena 

membicarakan tentang keberadaan wujud Tuhan dan wujud manusia atau makhluk- 

Nya yang lain. 

Pemikiran Hamzah Fansuri banyak dipengaruhi oleh paham Tasawuf 

Wahdatul Wujud (wujudiyah) Ibn ‘Arabi, dalam ajaran tasawuf wujudiyahnya, 

ditemukan adanya aspek-aspek yang sama dengan konsep “Wahdatul Wujud” dari 

Husin bin Umar al-Hallaj dan Abu Bakar bin Ali Muhyi al-Din al-Hatimi al-Andalusi atau 

lebih dikenal Ibn ‘Arabi. Mereka mengajarkan bahwa tuhan bahwa seolah-olah sama 

dengan makhluk-Nya (ittihad) atau tuhan dapat menitis dan menjelma kepada semua 

benda ciptaan-Nya. 

Hamzah Fansuri mengukapkan gagasan dan ajaranya berdasarkan konsep 

yang dibangun oleh para sufi pendahulunya dengan merekam secara sistematik dan 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

82 
 

 
rinci pengetahuan, pengalaman misitik dan tradisi sufi, selanjutnya ia mengali istilah- 

istilah teknis tasawuf dan symbol-simbol dunia mistik dan menganalogikan dengan 

realitas yang dilihatnya dalam pengalaman hidupnya. 

Ada beberapa pemikiran Hamzah Fansuri tentang Wahdatul Wujud yaitu: 

1) Hakekat Wujud 

Menurut Hamzah Fansuri wujud itu hanya satu walaupun tampak banyak. 

Dari wujud yang satu ini ada yang merupakan kulit (mazhar, kenyataan lahir) dan 

ada yang berupa isi (kenyataan batin). Hamzah Fansuri mengambarkan wujud 

tuhan bagaikan lautan yang dalam dan tak bergerak, Sedangkan alam semesta 

merupakan gelombang lautan wujud Tuhan. Pengaliran dari dzat yang mutlak ini 

diumpamakan sebagai gerak ombak yang menimbulkan uap dan awan yang 

kemudian menjadi dunia gejala. Itulah yang disebut ta’ayyun dari Dzat ta’ayyun, 

itu pula lah yang disebut tanazul. Kemudian segala sesuatu yang Kembali kepada 

tuhan (taraqqi) yang digambarkan seperti uap dan awan yang membentuk hujan 

lalu airnya jatuh kesungai dan akhirnya Kembali lagi kelautan. Pengambaran yang 

pernah dilakukan Hamazh Fansuri berupa jasad dan roh yang diungkap dalam 

syair: 

Hamzah Fansuri di dalam mekkah 

Mencari tuhan di Baitul ka’bah 

Di Barus ke Kudus terlalu payah 

Akhirnya dapat di dalam rumah. (W. M, Hamzah Fansuri Risalah Tasawuf dan 

Puisi-Puisinya, 1995) 

Dalam pencarian mengenai tuhan Hamzah Fansuri pernah samapi ke 

berbagai negeri di Timur Tengah utamanya Mekkah dan Madinah, dikota 

kelahirannya juga susah untuk ia dapatkan, dan pada akhirnya ia menemukan 

Tuhan, menemukan Allah yang lebih dekat dari urat lehernya, menemukan jati 

dirinya sendiri. Proses pencarian Tuhan diluar dirinya tersebut telah membaya 

syekh hamzah fansuri mengembara kemana-mana meninggalkan kampung 

halamannyayang Bernama Barus di Aceh, yang pada akhirnya beliau tersadar, 

bahwa tuhan yang selama ini dicarinya ternyata ada dalam dirinya sendiri, seperti 

dalam Al-Qur’an: 
 

  َ     َ   
 

  َ   َ
 

ا  

 
Artinya: “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dan mengetahui apa 

yang dibisikkan oleh hatinya, dan Kami lebih dekat kepadanya daripada urat 

lehernya." (QS. Qaf 50: Ayat 16) (Bakar, 2013) 

Urat leher ada yang mengartikan urat-urat yang tersebar diseluruh tubuh 

manusia dimana semua peredahan darah mengalir. Ibn ‘Asyur mengartikan 

sebagai pembuluh darah, pembluh darah itu sangat dekat, karena 

ketersembunyiannya, maka manusia tidak dapat merasakan kehadirannya dalam 

dirinya. Demikian juga dengan kedekatan dan kehadiran Allah melalui 

pengetahuan-Nya mansia tidak dapat merasakannya. (Shihab, 2002) Disini 

sangatlah jelas bahwa tuhan itu lebuh dekat dari pada urat leher kita sendiri, 

bahkan apabila Hamzah Fansuri menyadari kehadiran tuhan dalam dirinya, maka 

ia tidak akan melakukan perjalanan kebebearapa tempat untuk mencari Tuhan. 

Proses “perjumpaan” dengan Tuhan didalam dirinya telah mengakhiri “pencarian” 

yang melatihkan dari seorang Hazah Fansuri. 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

83 
 

 
Mengenai konsepsi tentang Tuhan, dalam Asrar al-Arifin ia membedakan 

antara pandangan ulama’ Syariat dengan Ahl suluk tentang wujud Allah. Dalam 

pandangan ulama’ syariat zat Allah dan wujud Allah dua hukumnya, wujud ‘ilmu 

dengan ‘alim dua hukumya, wujud alam dan dengan alam dua hukumnya: wujud 

alam lain, wujud Allah lain. Adapun wujud Allah dengan dzat Allah misal matahari 

dengan cahanya, sungguh pun Esa pada penglihatan mata dan pnglihatan hati, 

dua hukumnya: matahari lain cahaya lain. Maka menurut ulama ‘’wujud alam 

berbeda dari wujud Allah wujud Allah dengan zat Allah berbeda. 

Maka kata ahl al-suluk, jika demikian Allah Ta’ala diluat alam atau dalam 

alam dapat dikata, atau hampir kepada alam atau jauh dari pada alam. Wujud alam 

pun demikian lagi dengan wujud Allah Esa, karena tiada yang berwujud dengan 

sendirinya. Baginya zat Allah dengan wujudnya merupakan satu kesatuan.pada 

bagian lain dari karyanya, syarah al-‘asyiqin, keberstuan wujud itu dijelaskan oleh 

hamzah, ketika ia membuat tipologi almalan ahl al-haqqiyat kepada dua macam: 

pertama, mereka hidup selayaknya manusia bias, beranak dan beristri memiliki 

rumah dan harta, namun hatinya tidak terpaut dengan apa yang dimilikinya. Jika 

hartanya lenyap ia tidak berduka,dan sebaliknya Ketika hartanya tambah maka 

tidak bahagia karna baginya kaya dan miskin sama saja. Kedua, dikatakan 

Zamzah Adapun ahl al-haqiqat, sebagian da’im menyebut Allah, berahi akan Allah, 

mengenal Allah tunggal-tunggal, dan mengenal dirinya, dan menafikkan dirinya 

dan mengisbatkan dirinya, berkata dengan dirinya, dan fana dalam dirinya, dan 

baqo’ dengan dirinya dan benci akan dzahir atas dirinya, dan kasih kana batin atas 

dirinya, dan memuji dirinya, dan mencela dirinya, jika tidur, tidur dengan dirinya, 

jika jaga jaga dengan dirinya, jika berjalan berajalan dengan dirinya, tiada lupa 

dengan dirinya-sendi. Karna sabda Rasullah yang artinya barang siapa mengenal 

dirinya maka bahwasanya mengenal tuhannya. 

Ungkapan Hamzah Fansuri tersebut, memang terkesan membingungkan 

bahkan dapat menimbulkan interprestasikan yang bercam-macam. Al-Attas 

menerjemahkan berahi dengan ‘’love of god’’ dalam terminologi kaum sufi memiliki 

peranan penting sebagai puncak pengalaman beragama, bahkan Tuhan sendiri 

adalah cinta. Menurut Iraqi, sifat-sifat Tuhan yang hakikatnya dalah cinta telah 

terkandung dalam kalimat bismillah al-rahman al-rahim. Gagasan irraqi tersebut 

diapresiasikan dengan jelas oleh Hamzah Fansur dalam syairnya: 

Tuhan kita Bernama Qodim 

Pada sekalian makhluk yang terlalu karim 

Tandanya qodir lagi hakim 

Menjadikan alam al-rohman dan Al-rahim 

Rahman itulah yang bernama sifat 

Tiada bercerai dengan kunhi dzat 

Disana perhimpunan selaian ‘ibarat 

Itulah hakikat yang Bernama ma’lumat 

Rahman itukah yang benama wujud 

Keadaan tuhan yang selalu sedai ma’bud 

Kenyataan islam,yahudi dan Nasrani 

Dari Rahman itulah sekaliana wawjud (J & F, 1986) 

Dari syair diatas, Hamzah Fansuri bahwa tanda kekuaasaan tuhan adalah 

menciptakan alam semesta ini melalau sifat Rahman dan rahimnya. Pada bait 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

84 
 

 
kedua dikatakan ‘’Rahman itulah yang bernma sifat atau tidak bercerai dengah 

kunhi dzat”. Disini Hamzah fansuri menjelaskan tidak ada sparasai antara sifat dan 

dzat, selanjutnya dikatakan bahwa Rahman merupakan perhimpunana sekalian 

ma’lumat (yang diketahui) yang meliputi segalah yang berwujud, sehingga 

dikatakan wujud rahmanNya merupakan hakikat ciptaan. Pengasan hamzah 

fansuri, bahwa Rahman itu identik dengan wujud atau tuhan, yang disembah olah 

umat islam, Nasrani, Yahudi, juga sebab dari segala mawjud. 

2) Eka dalam keanekaan 

Menurut Hamzah Fansuri wujud adalah satu, lebih tepatnya wujud hakiki 

adalah tuhan, al-haqq. Tiada wujud atau tiada sesuatu pundalam keadaan wujud, 

selain Tuhan. Pemahaman yang benar tentang wujud harus mencangkup bukan 

hanya kesatuannya, melainnya keanekaanya juga, karena wujud adalah Esa dan 

aneka. Meskipun wujud adalah satu ia menampakkan diri dalam banyak bentuk 

yang tidak terbatas pada alam. 

Ibnu ‘Arabi menjelaskan pengetahuan keanekaan tentang wujud atau 

realitas dapat dicapai dengan “melihat yang satu dalam yang banyak dan melihat 

yang banyak dalam yang satu dalam yang banyak dan melihat yang banyak dalam 

yang satu”, atau dengan pernyataan yang lebih tepat,” melihat yang banyak 

sebagai yang satu dan melihat yang satu sebagai yang banyak”. (Azhari, 1995) 

Fakta ini menimbulkan kebingungan bagi manusia, karena manusia terhalang oleh 

pengalaman empiris dialam yang nyata ini dari pengetahuan, bahwa tuhan adalah 

satu dan banyak. 

Untuk memahami pengetahuan keanekaan tentang wujud atau realitas, 

Ibn ‘Arabi menggunakan penjelasan matematis, bahwa tuhan yang satu 

menampakkan diri-Nya dalam banyak rupa dan bentuk yang tidak terbatas pada 

alam, pada satu pihak dengan struktur matematis bahwa yang satu melahirkan 

angka-angka yang jumlahnya tidak terbatas pula, pada pihak lain yang satu dalam 

ontologis metafisis maupun dalam sumber matematis, yang banyak akhirnya dapat 

direduksi menjadi satu. 

Ketahuilah ‘’yang satu’’ Allah memiliki perumpamaan yang paling tinggi 

yakni perumpamaan bagi satu entitas yang tidak lain adalah realitas al-Haqq ta’ala 

dan bilangan adalah perumpamaan bagi keanekaan nama-nama Tuhan yang 

timbul dari penampakkan (tajalli) realitas (al-haqq) itu dalam bentuk-bentuk dari 

keadaan-keadaan dan relasi-relasi esensial realitas itu, atau perumpamaan bagi 

keanekaan dan relasi-relasi realitas itu atau perumpamaan bagi keanekaan 

entitas-entitas permanen. Apabila keanekaan pada khayal ada dua jenis hakiki dan 

relative, maka keesaan pada tuhan ada dua jenis: yang pertama adalah keesaan 

tuhan dari segi nama-nama Tuhan yang berhubungan dengan wujud alam dan 

yang kedua adalah keesaan tuhan dari segi keterbatasan-Nya dari alam dan 

nama-nama itu. Keanaekaan dalam yang Esa sebagaimana diketahui apa yang 

ditunjukan oleh nama-nama Tuhan, meskipun realitasnya-realitasnya beraneka 

dan banyak, semaunya dalam satu ensitas. 

Penggagas konsep ini memberikan ilustrasi yang cukup jelas tentang 

bagaimanan hubungan tuhan dan alam dalam konsep kesatuan wujudnya. “Wajah 

sebenarnya satu, tapi jika engkau perbanyak cermin, maka ia menjadi banyak”. 

“Wajah disini merujuk kepada tuhan, sedangkan “cermin” merujuk pada alam. Jadi 

dalam pengkhayalan Ibnu ‘Arabi hubungan tuhan dengan alam seperti hubungan 

wajah dengan cermin, sedangkan berbagai makhluk yang ada didalamnya tidak 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

85 
 

 
lain dari bayang-bayang wajah yang sama dan satu tetapi refleksi dalam banyak 

cermin sehingga mengesankan keanekaan. (Kartanegara, 2006) Jadi wujud Allah 

satu sedangkan wujud yang banyak hanyal ilusi dari yang satu,seperti yang telah 

disebutkan “Wajah sebenarnya satu, jika engkau perbanyak cermin,maka ia 

menjadi banyak 

Apapun yang kita temukan di alam semesta ini tak lain dari manefesti 

sifat-sifat atau butir-butir idedalam pengetahuan Tuhan, semacam ekspresi 

lahiriyah sifat-sifat Tuhan sehingga aspek lahiriah Tuhan, sedangkan sifat-sifat 

Tuhan sendiri merupakan aspek tersembunyi atau batiniah dari realitas yang sama. 

Tuhan sebagai yang lahir (al-Zahir) dan Batin (al-bathin). Jadi yang lahir dan yang 

batin adalah Tuhan yang sama, yang satu, segala sesuatu hanyalah satu, tetapi 

dia menyerupai dalam bentuk yang berbagai-bagai atau berubah-ubah. 

3) Penciptaan Alam 

Ajaran tentang peciptaan lama Hamzah fansuri dapat dihubungkan 

dengan ajaran peciptaan alam Ibn al-Arabi. kedua ajaran ini sama-sama 

berpendapat bahawa alama dicaptakan dari yang ada menjadi ada, bukan 

diciptakan dari yang tidak ada menjadi ada. Alam bersifat Qadim alam ini ada, 

diciptakan melalui proses tajalli yaitu manifestasi dari yang abadi dan tampak 

akhir.Tajalli adalah proses penampakan diri tuhan dalam bentul-bentuk yang telah 

ditentukan dan dikhususkanyang disebut Ta’ayyun (nyata). 

Masalah penciptaan sangat berkaitan erat dengan pembahasan 

mengenai hakikat wujud yang ber-tajalli pada realitas alam. Sebab, realitas alam 

semesta merupakan penampakkan diri illahi yang sekaligus merupakan 

eksistensi-Nya yang bersifat imanen-transenden. Dengan kata lain eksistensi alam 

semesta ini merupakan akibat dari tajjally illahi, atau diadakan oleh sesuatu diluar 

dirinya yaitu tuhan, dengan proses penciptaan. Proses penciptaan tidaklah berarti 

sesuatu diciptakan dari tidak ada, melainkan dari sesuatu yang ada, merupakan 

wujud potensial yang menjadi inti dari segala yang ada inilah yang disebut dengan 

konsep al-a’yan al-tsabiat. 

Konsep al-a’yan al-tsabiat ini diuraikan Hamzah fansuri yang membahas 

penciptaan dari hakikat dzat tuhan atau kinhi dzat, yang disebut la ta’ayyun, yakni 

keadaan hakikat yang tidak mempunyai tanda, tanpa adanya sifat dan nama. Jadi, 

dalam keadaan yang masih belum ada ketentuan atau belum terdekskripsikan. 

(Anshori, 2004) 

Pada proses penciptaan alam, Hamzah Fansuri mengumpamakan zat 

yang maha suci sebagai zat yang tidak mempunyai tanda dan sifat (la ta’ayyun), 

diumpakan sebagai air laut yang tenang, datar tanpa ombak. Selanjutnya zat yang 

maha suci menentukan diri (ta’ayyun) melalui “pengairan luar” atau “turun” 

(tanazzul), dengan mengalami lima martabat (frase). 

Martabat (fase) pertama disebut ta’ayyun awwal, pada fase ini 

membentuk sifat-sfat yang terdiri ilmu, Wujud, Syuhud, dan Nur. Keempat sifat 

tersebut adalah hal yang lahiriah dari zat yang suci karena sifat ilmu, maka zat 

yang mutlak menjadi ‘Alim. Pada martabat ‘Alim ini ma’lumya, yang disebut a’yun 

tsabiat (wujud potensi), yang kadang disebut shuwaru al-‘ilmiyyah, haqqiqat al- 

asyya’ dan ruh idhaf, ini disebut martabat (fase) kedua. 

Pada martabat (fase) ketiga, ruh idhafi datang seperti gelombang laut 

yang menguap ke udara, beserta perkataan: kun fayakun. Selanjutnya, uap-uap 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

86 
 

 
itu akan membentuk awan, yang kemudian terpancar jatuh menjaid air hujan. Ini 

merupakan tamsil dari roh manusia, Binatang dan tumbuh-tumbuhan. Pada saat 

itu dzat yang Mahasuci telah berkata “kun fayakun” maka terjadilah, yang 

mencetus keluar dan menjadi suatu realitas-realitas atau benda-benda alam yang 

beraneka ragam bentuknya. Ruh idhafi yang menjadi ruh manusia (insani), ruh 

Binatang (hayawani), dan ruh tumbuh-tumbuhan (nabati) adalah nur atau Cahaya 

yang tak dapat terpisah dari semua ta’ayyun-Nya dan segala bentuk ciptaanya 

akan Kembali (taraqqi) kepada la ta’ayyun, ini diibaratkan seperti uap dan awan 

yang membentuk hujan kemudian air hujan turun kebumi, berkumpul disungai dan 

pada akhirnya akan menyatu Kembali. Hal ini menjadi analogi bahwa yang telah 

diturunkan Tuhan kepada ciptaannya maka semestinya akan Kembali lagi kepada 

Tuhan yang telah menurunkannya. Selanjutnya martabat Keempat dan kelima 

berupa alam semesta, dimartabat ini alam sudah tercipta dalam rupa alam 

semesta dan makhluk lainnya. 

Hamzah Fansuri menggunakan simbol cermin untuk menjelaskan 

hubungan tak terpisahkan antara Tuhan dan alam dalam doktrinnya tentang 

penciptaan. Bagi Hamzah Fansuri, proses penciptaan tidak lain adalah proses 

perwujudan Tuhan, atau dalam istilah disebut tajall, dan proses perwujudan diri ini 

dilakukan dalam tahapan-tahapan berbeda yang disebut ta'ayyun, yang 

merupakan realitas pertama, yaitu yang disebut nilai wahdat atau manifestasi 

substansi bagi dirinya sendiri. Ketika Tuhan melihat dirinya, maka Tuhan melihat 

kesempurnaan dirinya. 

Untuk menciptakan alam sebagai cermin di mana Tuhan melihat dirinya 

sendiri. Cinta melihat diri sendiri adalah alasan penciptaan alam. Al-Haqq ingin 

melihat makhluk dari nama dan atribut-Nya, sehingga Dia menciptakan dunia. 

Ketika Allah menciptakan dunia ini, Dia juga menghubungkan kualitas ketuhanan 

dengan segala sesuatu. Dunia ini seperti cermin buram dan seperti tubuh yang tak 

bernyawa. Itulah sebabnya Allah menciptakan manusia untuk membersihkan 

cermin. Dengan kata lain, alam ini adalah mazhar (penampakan) sifat dan sifat 

Allah yang terus-menerus. Tanpa alam, kualitas dan sifatnya tidak sepenuhnya 

diketahui siapa pun. Deskripsi Hamzah Fansuri tentang Wahdatul memiliki banyak 

kesamaan dengan Pemikiran Wahdatul Ibn 'Arabi, karena Hamzah Fansuri 

mengikuti ide dan ajaran berdasarkan konsep yang dikembangkan oleh 

pendahulunya Sufi seperti Ibn 'Arabi. Hamzah Fansuri secara sistematis dan 

menyeluruh mencatat pengetahuan, pengalaman mistik dan tradisi sufi, kemudian 

ia menggali konsep-konsep dari dunia tasawuf dan membandingkannya dengan 

realitas kehidupannya. (Siregar, 2000) 

Pemikiran Hamzah Fansuri tidak persis sama dengan pemikiran Ibnu 

Arabi, namun terdapat perbedaan, seperti pemikiran Hamzah Fansuri tentang 

penciptaan alam. Dalam pemikiran Ibnu 'Arabi, penciptaan alam diawali dengan 

a'yan tsabatit sebagai unit yang mungkin, sedangkan Hamzah Fansuri telah 

Mendalami penciptaan alam, ke dalam wujud yang tidak dapat digambarkan, yaitu 

Ta'ayyun, ada aturan wujud yang disebut Ta'ayyun. Dalam teori penciptaan alam, 

Ibnu Arabi menggunakan nilai (tingkat) tiga, sedangkan Hamzah Fansuri 

menggunakan nilai (tingkat) lima. Berdasarkan uraian konsep Wahdatul wujud, 

Hamzah Fansuri memiliki banyak kesamaan dan perbedaan dengan pemikiran 

muridnya Samsuddin Sumatera. Dalam Tasawuf Pikirannya, Syamsuddin 

Sumatrani membahas tentang tujuh martabat manusia dan dua puluh sifat Tuhan. 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

87 
 

 
Konsep Martabat Tujuh terkait dengan teori tasawuf Tanazzul. Tanazzul (Tanzil) 

diartikan sebagai asal mula makhluk dengan sikap Tuhan gaib ke dunia 

manifestasi melalui berbagai alam manifestasi. Berawal di Gujarat, ajaran lapis 

ketujuh disebarkan oleh tokoh pemikir sufi Aceh, yaitu Abdur Rauf von Singkel, 

Syamsuddin as-Sumatrani, Hamzah Fansuri dan Nūruddin ar-Râniri. Keempat 

tokoh sufi ini memiliki pemikiran tasawuf yang berhubungan dengan dua aliran 

pemikiran, yaitu tasawuf corak wudiyah dan tasawuf yang menekankan syariat. 

Syamsuddin as-Sumatrani dianggap sebagai pendiri ajaran Tujuh Martabat terkait 

ideologi Wujūdiyyah. 

C. Analisis konsep pemikiran Hamzah Fansur 

Wahdatul jujud Ajaran Hamzah Fansuri sangat berpengaruh di Aceh dan menyebar ke 

seluruh nusantara, apalagi saat Hamzah Fansuri wafat banyak murid yang menjadi 

pengikutnya terutama kedua muridnya.Tasawuf yang diajarkan oleh Hamzah Fansuri 

tidak menolak dunia atau aktivitas duniawi. Dalam syairnya jelas bahwa dia tidak setuju 

dengan para sufi palsu yang melakukan asketisme atau ingin menyingkirkan hutan, 

menyiksa tubuh dan tidak ingin bergaul dengan masyarakatnya. Tuhan dapat dicari di 

dalam diri kita dengan pemahaman dan meditasi yang mendalam, dan bebas mencari 

Dia di hutan sepi tanpa pemahaman diri yang mendalam. (Abdul Hadi, 1995) 

Dalam ungkapan simbolik ia mengatakan bahwa wujud Tuhan dan wujud 

dirinya juga ada secara fisik, melainkan sebagai eksistensi atau eksistensi. Dengan 

kata lain, seseorang yang telah memperoleh ilmu pengetahuan mampu memancarkan 

kehadiran Tuhan di dunia, mampu menunjukkan kebesaran Tuhan, mampu mengenali 

sifat-sifat ketuhanan yang diberikan kepadanya. Karena kehendaknya menyatu 

dengan kehendak Tuhan dan tidak terpisah dari Tuhan. Hamzah Fansuri mempunyai 

pemikiran tentang Wahdatul Wujud atau Wujudiyyah yaitu: Pertama, hakekat wujud, 

bahwa meskipun wujud tampak banyak, namun wujud yang ada hanya satu, yaitu 

Tuhan. Kedua: Pertama, keberadaan dalam kebhinekaan tidak hanya mengandung 

kesatuannya saja, meskipun ia ada dalam berbagai bentuk. Penciptaan alam yang 

ketiga, proses penciptaan alam, diawali dengan ta'ayyun, ta'ayyun, tanazzul, melewati 

lima tahapan (fase) dan diakhiri dengan ta'ayyun. Pemikiran Hamzah Fansuri tentang 

keberadaan Wahdatul memiliki banyak kesamaan dengan Pemikiran Wahdatul Ibnu 

'Arabi, namun terdapat perbedaan antara pemikiran Hamzah Fansuri dengan 

pemikiran Ibnu 'Arabi, seperti pemikiran Hamzah Fansuri tentang penciptaan alam. 

Dalam pemikiran Ibn 'Arabi, penciptaan alam diawali dengan a'ya tsabatit sebagai 

wujud yang mungkin, sedangkan Hamzah Fansuri mendalami tentang penciptaan 

alam, wujud yang tidak dapat dideskripsikan kemudian terjadi ketentuan-ketentuan 

bagi wujud. 

Menurut penulis, pemahaman Wahdatul tentang keberadaan dua sosok ini, 

yaitu Tuhan dan alam, adalah satu, karena yang berwujud ada dalam penyatuan Tuhan 

dan alam. Karena yang ada di dunia ini hanyalah bayangan. Meskipun hakikatnya 

berwujud Tuhan. Begitulah cara Tuhan mengungkapkan dirinya melalui ciptaannya, 

yaitu alam, yang keberadaannya merupakan bukti keberadaan Tuhan. Hamzah 

Fansuri dan Syekh Siti Jenar sama-sama memiliki konsep Wahdatul Wujud yang 

sama, hanya saja berbeda penjelasannya tentang alam. 

Dalam pandangan Hamzah Fansuri Hakekat Wujud, bahwa wujud itu hanya 

satu yaitu Allah meskipun wujud itu kelihatan banyak. Eka dalam Keanekaan, bahwa 

wujud bukan hanya mencakup kesatuannya meskipun ia bertajalli dalam banyak 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,  

 

88 
 

 
bentuk. Penciptaan Alam, proses penciptaan alam dimulai dari la ta’ayyun, ta’ayyun, 

tanazzul, dengan melalui lima martabat (fase), dan akan bertaraqqi kepada la ta’ayyun. 

Sedangkan Dalam pandangan Syekh Siti Jenar segala sesuatu yang ada adalah hanya 

Dzat Allah semata. Dimana saat Allah menciptakan alam semesta, tidaklah dengan 

Dzat lain melainkan dengan Dzat-Nya sendiri (dengan kata lain terjadi proses emanasi 

di dalamnya). 

 

 
D. Kesimpulan 

Pemahaman Wahdatul Wujud Hamzah Fansuri, yaitu Tuhan dan alam adalah satu 

karena yang ada ada melalui penyatuan Tuhan dan alam. Karena yang ada di dunia ini 

hanyalah bayangan. Padahal realitasnya adalah keberadaan Tuhan. Dengan cara ini, 

Tuhan mengungkapkan dirinya melalui ciptaannya, alam. Keberadaan alam adalah bukti 

keberadaan Tuhan. Hamzah Fansuri memahami keberadaan Wahdatul namun tidak 

setuju dengan penjelasan tentang penciptaan alam. Menurut The Nature of Being karya 

Hamzah Fansuri, hanya ada satu wujud, yaitu Allah, meskipun wujudnya tampak banyak. 

Satu dalam keragaman, wujud ini tidak hanya mengandung kesatuannya, meskipun ia ada 

dalam berbagai bentuk. Penciptaan alam, proses penciptaan alam diawali dengan 

ta'ayyun, ta'ayyun, tanazzul dan melewati lima martabat (tahapan) dan berjalan dari taraqq 

ke ta'ayyun. 

Hamzah Fansuri mempunyai pemikiran tentang Wahdatul Wujud atau Wujudiyyah 

yaitu: Pertama, hakekat wujud, bahwa meskipun wujud tampak banyak, namun wujud 

yang ada hanya satu, yaitu Tuhan. Kedua, keberadaan dalam kebhinekaan tidak hanya 

mengandung kesatuannya saja, meskipun ia ada dalam berbagai bentuk. Penciptaan 

alam. Ketiga, proses penciptaan alam, diawali dengan ta'ayyun, ta'ayyun, tanazzul, 

melewati lima tahapan (fase) dan diakhiri dengan ta'ayyun. 

Pemikiran Hamzah Fansuri tentang keberadaan Wahdatul Wujud memiliki banyak 

kesamaan dengan Pemikiran Wahdatul Ibnu 'Arabi, namun terdapat perbedaan antara 

pemikiran Hamzah Fansuri dengan pemikiran Ibnu 'Arabi, seperti pemikiran Hamzah 

Fansuri tentang penciptaan alam. Dalam pemikiran Ibnu 'Arabi, penciptaan alam diawali 

dengan a'yan tsabitat sebagai wujud yang mungkin, sedangkan Hamzah Fansuri 

mendalami tentang penciptaan alam, wujud yang tidak dapat digambarkan, maka ada 

syarat-syarat bagi ketentuan wujud. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
A, Steenbrink. Karel. (1985). Beberapa Aspek Islam di Indonesia. Jakarta. 

al-Atthas, Syed. N. (1970). The Mysticism of Hamzah Fansuri. Kuala Lumpur. 

Anshori, Afif. (2004). Tasawuf Falsafi Syekh Hamzah Fansuri. Yogyakarta: Gelombang 

Pasang. 

Azhari, Noer. Kautsar. (1995). Ibnu Arabi Wahdat al-Wujud Dalam Perdebatan. Jakarta: 

Paramadina. 

Bakar, Abu. Anwar. (2013). Al-Quran dan Terjemah. Bandung: Sinar Baru. 

Basrul, Mufid. M. (2019). Tipologi Aliran Tasawuf. Yogyakarta: Cibidung Nusantara. 

Fauzi, Ilham. (2009). Ajaran Tasawuf Hamzah Fansuri Dalam Syarab al-Asyiqin, 16-26. 

H. M, Amin. Syukur. (1999). Menggugat Tasawuf. Yogyakarta. 

Haq, M. Z., & Habibi, M. (2010). Al-Hallaj: Kisah Perjuangan Total Menuju Tuhan. 

Yogyakarta: Kreasi Wacana. 



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,   

89 
 

 
J, Drewes. G., & F, Brakel. (1986). The Poem of Hamzah Fansuri . Leiden. 

Kaelan. (2005). Metodologi Penelitian Kuantitatif Bidang Filsafat. Yogyakarta: Paradigma. 

Kartanegara, M. (2006). Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: Erlangga. 

Nasution, H. (1986). Islam Ditijau dari berbagai Aspeknya II. Jakarta. 

Permadi. (2004). Pengantar Ilmu Tasawuf. Jakarta. 

Shihab, M. Quraish. (2002). Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Quran Vol 18. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Siregar, A. R. (2000). Tasawuf Dari Sufisme Klasik keNeo-Sufisme. Jakarta: Raja Grapindo 

Persada. 

Syukur, M. A. (2008). Filsafat Tasawuf dan Aliran-Alirannya. Banjarmasin: Antasari Press. 

W. M, Abdul. Hadi. (1995). Hamzah Fansuri Risalah Tasawuf dan Puisi-Puisinya. Bandung. 


