Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,73-89
Availabe at: http://journal.mpksalatiga.com/index.php/ijmus
EISSN: 2746-0002

Konsep tasawuf wahdat al-wujud menurut hamzah fansuri

Maulidul Azhar ¥ and Slamet Mahfud Rohman 2

! Fakultas Adab dan Humaniora UIN Salatiga, Jawa Tengah
2 Fakultas Adab dan Humaniora UIN Salatiga, jawa Tengah
(maulidulazhar@gmail.com , ronmanmahfud0@gmail.com)

Abstract

Islam is a religion based on revelation revealed to the Prophet Muhammad through the
angel Gabriel. One aspect of the doctrine of God is mysticism. In Islam, mysticism is called
Tasawwuf. Western Orientalists use the word tasawwuf specifically for mysticism. The
essence of Sufism is the awareness of communication and dialogue between the human
spirit and God through isolation and competition. One of the schools of Sufism is Sufism
whose main teaching is to get close to and even merge with God is wahdatul wujud.
Wahdatul wujud is a concept or teaching that teaches about the unity of God and human
form. This teaching was brought to Indonesia by a cleric named Sheikh Hamzah Fansuri,
Hamzah Fansuri or Sheikh Hamzah Fansuri is a Sufi figure who plays a very important role
in the historical development of Sufi thought in the archipelago, especially in the Aceh
region. His thoughts on Sufism were very popular at that time. In Hamzah Fansuri's
teachings, the concept of Wujudiyyah was known, which is a teaching that teaches about
the existence of God. In this research the author uses a qualitative method of Library
Research type, namely by clarifying and classifying. After this research, there are several
results that we can get, namely Hamzah Fansuri's thoughts are: first, the Nature of Form
According to Hamzah Fansuri, the form is only one even though it appears to be many.
From this one form there is a skin (mazhar, external reality) and there is a content (inner
reality). Second, Eka in diversity according to Hamzah Fansuri, the form is one, more
precisely the ultimate form is God, al-hagg. There is no form or nothing in a state of being,
other than God. A correct understanding of wujud must include not only its unity, but also
its diversity. Third, the Creation of Nature The teaching of Hamzah Fansuri's old creation
can be connected to the teaching of Ibn al-Arabi's creation of nature. these two teachings
both argue that nature is created from existing into existence, not created from non-existing
into existence. Nature is Qadim, this nature exists, created through the process of tajalli,
which is the manifestation of the eternal and the final appearance.

Keyword: Tasawuf, Wahdat al-Wujud, Hamzah Fansuri

Abstrak

Islam adalah agama yang didasarkan pada wahyu yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad melalui malaikat Jibril. Salah satu aspek doktrin Tuhan adalah mistisisme.
Dalam Islam, mistisisme disebutTasawuf. Orientalis Barat menggunakan kata tasawuf
khusus untuk mistisisme. Hakikat tasawuf adalah kesadaran akan adanya komunikasi dan
dialog antara ruh manusia dan Tuhan melalui keterisolasian dan persaingan. Salah satu
aliran tasawuf adalah tasawuf yang pokok ajarannya mendekat bahkan menyatu dengan
tuhan adalah wahdatul wujud. Wahdatul Wujud adalah konsep atau ajaran yang
mengajarkan tentang kesatuan wujud Tuhan dan manusia. Ajaran ini dibawa ke Indonesia
oleh Ulama bernama Syekh Hamzah Fansuri, Hamzah Fansuri atau Syekh Hamzah
Fansuri adalah tokoh sufi yang sangat berperan penting dalam perkembangan sejarah

73


http://journal.mpksalatiga.com/index.php/ijmus
mailto:maulidulazhar@gmail.com
mailto:rohmanmahfud0@gmail.com

Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

pemikiran sufi di Nusantara, khususnya di wilayah Aceh. Pemikirannya tentang tasawuf
sangat populer saat itu Dalam ajaran Hamzah Fansuri dikenal konsep Wujudiyyah, yaitu
ajaran yang mengajarkan tentang adanya Tuhan. Dalam penelitian ini penulis
menggunkan metode kualitatif berjenis Library Research, yakni dengan cara klarifikasi dan
klasifikasi. Setelah penelitian ini ada beberapa hasil yang kita dapat yakni pemikiran
Hamzah Fansuri adalah: yang pertama, Hakekat Wujud Menurut Hamzah Fansuri wujud
itu hanya satu walaupun tampak banyak. Dari wujud yang satu ini ada yang merupakan
kulit (mazhar, kenyataan lahir) dan ada yang berupa isi (kenyataan batin). Kedua, Eka
dalam keanekaan menurut Hamzah Fansuri wujud adalah satu, lebih tepatnya wujud
hakiki adalah tuhan, al-haqg. T55iada wujud atau tiada sesuatu pundalam keadaan wujud,
selain Tuhan. Pemahaman yang benar tentang wujud harus mencangkup bukan hanya
kesatuannya, melainnya keanekaanya juga. Ketiga, Penciptaan Alam Ajaran tentang
peciptaan lama Hamzah fansuri dapat dihubungkan dengan ajaran peciptaan alam lbn al-
Arabi. kedua ajaran ini sama-sama berpendapat bahwa alam dicaptakan dari yang ada
menjadi ada, bukan diciptakan dari yang tidak ada menjadi ada. Alam bersifat Qadim alam
ini ada, diciptakan melalui proses tajalli yaitu manifestasi dari yang abadi dan tampak
akhir.

Kata Kunci: Tasawuf, Wahdat al Wujud, Hamzah Fansuri

1. Pendahuluan

Islam adalah agama yang didasarkan pada wahyu yang diturunkan melalui perantara malaikat
Jibril kepada Nabi Muhammad. Wahyu mengandung ajaran hubungan antara manusia dengan
tuhan dan manusia dengan sesama manusia. Salah satu aspek yang ditimbulkan ajaran yang
berhubungan dengan tuhan tersebut adalah mistisme. Mistisme dalam islam disebut tasawuf
atau sufisme. Kata sufisme dalam Orientalis barat khusus dipakai untuk mistisme. Sufisme
tidak dapat dipakai untuk mistisme yang terdapat pada agama-agama lain. (Permadi, 2004)
Sebutan atau istilah tasawuf (sufisme) tidak perah dikenal pada masa Nabi Muhammad Saw.
Maupun masa Khulafaur Rasyidin. Munculnya istilah tasawuf baru ada pada abad ke-3 H (H.
M, 1999). Secara sederhana dapat dikemukakan bahwa tasawuf merupakan aspek esetorik
atau aspe batin yang harus dibedakan dari aspek eksoterik atau aspek lahir dalam agama
islam. Adapun tujuan tasawuf adalah memperoleh hubungan langsung dan sedekat mungkin
dengan tuhan, sehingga dirasakan bener bahwa seseorang sedang berada di hadirat-Nya.
Intisari dari tasawuf adalah kesadaran akan adanya komunikasi dan dialog antara ruh manusia
dengan Tuhan, dengan mengasingkan diri dan berkompetisi. (Nasution, 1986)

Dalam ajaran Islam Tasawuf telah memberikan sumbangan yang sangat besar bagi
kehidupan spiritual dan intelektual Islam.Pengaruh tidak terbatas pada golongan elite
keagamaan, tetapi menjangkau seluruh lapisan masyarakat dari paling atas sampai paling
bawah.Tasawuf telah mempengaruhi sikap hidup, moral, dan tingkah laku masyarakat. la telah
mempengaruhi kesadaran estetik, sastra, filsafat dan pandangan hidup. (Azhari, 1995)
Zakariya al-Anshari berkata, "Tasawuf adalah ilmu yang dengannya diketahui tentang
pembersihan jiwa,pebaikan budi pekerti serta pembangunan lahir dan batin, untuk
memperoleh kebahagian yang abadi.” Jadi Tasawuf disini sangat penting bagi umat Islam
untuk membersihkan jiwa guna mendekatkan diri kepada tuhan.

Sepatutnya ajaran tasawuf pada awalnya berupa tasawuf amali, dan akhlagi.
Kemudian terus mengalami perkembangan hingga sampai pada tasawuf falsafi. Setelah
kemunculan ajaran tasawuf falsafi atau bisa juga disebut dengan tasawuf nadzari kemudian
dikembangkan diantaranya oleh Abu Yazid al-Busthomi, al-Hallaj, Ibnu ‘Arabi. (Syukur, 2008)

74



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

Ajaran ini identic memaknai keesaan Tuhan dengan pemahaman adanya kesatuan antara
Tuhan dengan makhluk. Dalam ajaran ini, Tuhan dapat turun kepada manusia dengan memilih
tubuh manusia tertentu kemudian mengambil tempat padanya, setelah sifat-sifat
kemanusiaan yang ada di dalam tubuh tersebut dilenyapkan terlebih dahulu.

Pada awalnya ajaran tasawuf falsafi yang menjelaskan tentang penyatuan makhluk
dengan tuhan ini bisa diterima oleh kalangan ulama sufi, kemudian konsep ini menjadi sesuatu
yang kontroversial setelah kemunculan beberapa sufi yang memperlihatkan secara nyata
dalam bentuk ucapan seperti yang dilakukan oleh al hallaj yang berupa ucapan “Ana al-Haq”
sehingga pemahaman tentang konsep penyatuan jiwa dengan Tuhan difatwakan sesat dan
membahayakan bagi umat Islam yang belum paham tentang dengan hal tersebut.
Konsekuensi bagi yang menganut paham ini serta mengajarkannya ialah dengan eksekusi
mati, sama seperti yang terjadi pada sosok al-Hallaj yang dieksekusi dengan cara tragis.
Sepeninggalnya al-Hallaj pemikirannya tidak hilang Bersama dengan kematiannya, tetapi
justru pemikirannya semakin berkembang dengan adanya buku-buku yang membahas
tentang wujudiah seperti buku al-Hallaj Kisah Perjuangan Total Menuju Tuhan” (Haq & Habibi,
2010) yang mengisahkan tentang perjuangan al-Hallaj dalam bertasawuf, Ajaran
Manunggaling Kawula Gusti yang mengisahkan tentang ma’rifat dari Syekh Siti Jenar, al-Hallaj,
dan Jalaludin ar-Rumi, Penyimpangan-penyimpangan tasawuf yang didalamnya juga
menyebutkan tentang al-Hallaj dan masih banyak lagi karya tulisnya.

Salah satu tokoh yang menjadi ulama tasawuf yang mengajar di Nusantara adalah
Syeikh Hamzah Fansuri dengan tasawufnya yang terkenal yakni Wahdat al-Wujud. Syeikh
Hamzah Fansuri adalah seorang cendikiawan, ulama tasawuf, sastrawan, dan budayawan
terkemuka yang diperkirakan hidup antara pertengahan abad ke-16 sampai awal abad ke-17.
Nama gelaran atau takhallus yang tercantum dibelakang nama kecilnya yang memperlihatkan
bahwa pendekar puisi dan ilmu suluk ini berasal dari Fansur, sebutan orang-orang Arab
terhadap Barus, sekarang sebuah kota kecil di pantai barat Sumatra yang terletak antara kota
Sibolga dan Singkel. Sampai abad ke-16 kota ini merupakan pelabuhan dagang penting yang
dikunjungi para saudagar dan musafir dari negeri-negeri jauh. (W. M, Hamzah Fansuri: Risalah
Tasawuf dan Puisi-Puisinya, 1995) Beberapa ahli yang meneliti mengenai Hamzah seapakat
Hamzah Fansuri adalah tokoh yang membawa konsep wujudiyah Ibnu ‘Arabi ke Nusantara.

la mengajarkan bahwa Tuhan juga tidak bertempat, sekalipun sering dikatakan

a 2

Artinya: “dengan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, maka kemaﬁapun kamu
menghadap disitulah wajah Allah. Sesungguhnya Allah maha luas (Rahmat_Nya) lagi maha
mengetahui.” (Qs.al-Bagarah:11). (Bakar, 2013)

Peneliti memilih judul ini karena memiliki beberapa alasanya: pertama, wahdat al-
wujud merupakan suatu ajaran atau pemikiran yang membahas tentang Allah Swt, yakni
mengenai wujud atau keberadaan Allah Swt, bahwa Allah berhubungan dengan alam sebagai
ciptaanya. Kedua, Hamzah Fansuri adalah sosok pemuka agama terkenal yang pernah hidup
di Aceh dan terkenal dengan karya-karyanya yang fenomenal dan sekarang diabadikan.
Ketiga, Hamzah Fansuri pernah menghebohkan beberapa sufi karena ajarannya wahdat al-
wujud memicu konflik yang konon melahirkan petuah sesat.

2. Metode Penelitian

Metode yang di pakai oleh penulis yakni menggunakan metode penelitian kualitatif yang
berjenis kepustakaan atau yang sering disebut Library Research. Library research adalah
penelitian yang dilaksanakan dengan menggunakan literatur (kepustakaan) baik berupa buku

75



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

catatan maupun laporan hasil penelitian dari penelitian terdahulu. Peneliti menggunakan
metode ini karena peneliti membutuhkan beberapa data dari beberapa sumber literatur guna
mengkonfirmasi bahwa jurnal ini valid dan kredible. Pada penelitian ini peneliti membaca,
mencatat, mengutip hingga mengumpulkan data dan informasi melalui buku-buku, internet,
serta jurnal yang membahas tentang Wahdatul Wujud Hamzah Fansuri.
Dalam proses pengumpulan data dan informasi, peneliti melakukan beberapa
tahapan pengumpulan data seperti:
a) Klarifikasi
Dengan cara ini, peneliti mencari dan mengumpulkan semua data informasi serta
sumber yang menjadi bahan penelitian, lalu memilah mana data yang cocok
digunakan untuk penelitian ini.
b) Klasifikasi
Setelah peneliti mengklarifikasi data yang cocok dan relevan untuk konten
penelitian, maka Langkah berikutnya adalah memilah data yang telah diklarifikasi
dan dicocokkan dengan poin-poin materi penelitian. (Kaelan, 2005)

3. Pembahasan

A. Sejarah Syekh Hamzah Fansuri
Hamzah Fansuri atau dikenal dengan syekh Hamzah Fansuri adalah seorang
tokoh tasawuf yang sangat penting dalam perkembangan sejarah pemikiran tasawuf
di Nusantara, khususnya di daerah Aceh. Pemikirannya tentang tasawuf sangat
populer kala itu, namun tidak banyak yang dapat mengetahui tentang kehidupan
pribadi beliau. Siapa sebenarnya sosok Hamzah Fansuri, ternyata belum ada informasi
secara mendetail mengenai tanggal lahir dan waktu meninggalnya. Walaupun
demikian, ada sebuah teori dari Karel A. Steenbrink yang menyebutkan bahwa ada
usaha untuk menemukan gambaran seorang tokoh dengan melalui beberapa cara.
Cara pertama melalu sumber Intern, yaitu memcari informasi dari karya yang ditulis
oleh tokoh itu sendiri. Cara yang kedua dengan melalui sumber ekstern yaitu mencari
data dari cerita atau tulisan keturunannya dan orang yang datang kemudian. (A, 1985)

Setelah ditelusuri dengan cara yang pertama, yaitu bersumber dari syair-syair
beliau ditemukan bahwa ia lahir dikota Barus, kota yang disebut dengan Fansur oleh
orang Arab zaman dahulu. Itulah alasan penyebab nama belakangnya terdapat nama
“Fansuri”. Kota Barus atau Fansur, tempat yang diduga sebagai tempat kelahirannya
itu, terletak di pantai barat Sumatera Utara, diantara Singkel dan Sibolga. Dugaan ini
didapat dari sebuah syairnya:

Hamzah nin asalnya Fansuri

Mendapat Wujud di tanah Syahr Nawi (al-Atthas, 1970)

Syair diatas menjadi tolak ukur berbagai pendapat tentang tempat kelahiran
syekh Hamzah Fansuri. Beberapa ahli meragukan “Fansur’ sebagai daerah asal
kelahiran Hamzah Fansuri, berdasarkan kalimat “mendapat wujud di tanah Syahr
Nawi”. Menurut Syed Muhammad Naguib al-Attas, Hamzah Fansuri dilahirkan di Aceh,
tepatnya di Syahr Nawi, Syahr Nawi yang disebutkan did dalam bait terakhir di atas,
merupakan nama kota baru dan letaknya tidak jauh dari kota Kerajaan Aceh. Kota
tersebut diberi nama Syahr Nawi sebagai peringatan terhadap utusan Raja Siam yang
berkunjung di Aceh pada pemerintahan Sultan Iskandar Muda. Nama Syahr Nawi
diambil dari nama ibu kota negeri Siam pada masa itu, yaitu sebutan sebutan orang-
orang Parsi untuk Bandar Ayutthaya yang didirikan pada tahun 1350 M. Al-Attas
menyamakan Syahr Nawi dengan Ayutthaya, sebab pada kurun abad ke-16 M dan 17

76



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

M bandar ini memang merupakan tempat berkumpulnya pedagang-pedagang Arab
dan Parsi menyebut kota ini Syahr Nawi yang berarti “Kota Baru”.

Drewes mempertanyakan tempat kelahiran Hamzah Fansuri di Syahr
Nawi. Menurut Drewes dan Brakel dalam The Poem of Hamzah Fansuri, bahwa syair
yang dibicarakan al-Attas itu harus diberi tafsiran sufistik. Ungkapan kata “mendapat
wujud” dalam syair diatas berarti mendapat ajaran wujudiyah atau bermakna mendapat
wujud dalam arti mencapai makrifat dan berjumpa dengan Tuhan, bukan berwujud
dalam bahasa Indonesia yangg berarti ‘ada’ secara fisik. Kota Syahr Nawi pada paruh
kedua abad ke-16M adalah kota pelabuhan dagang yang banyak dikunjungi oleh
pedang dari India, Parsi, Turki dan Arab. Oleh karena itu tidak mengherankan apabila
banyak ulama yang singgah bahkan tinggal di bandar (pelabuhan) itu, dan di bandar
inlah Hamszah Fansuri berkenalan denan ajaran wujudiyah yang kemudian ia
kembangkan di Indonesia khususnya daerah Aceh. Jika melihat keterangan di
atas, maka Syair “mendapat wujud di tanah Syahr Nawi’ sama sekali tidak ada
hubungannya dengan tempat kelahiran Hamzah Fansuri.

Drewes juga keberatan dengan anggapan Hamzah Fansuri yang melakukan
perjalanan dari Barus ke Kudus. Untuk menunjukkan keberatan ini, syair berikut dapat
dicatat:

Hamzah Fansuri di dalam Mekkah

Mencari Tuhan di bait al-Ka’bah

Di Barus ke Kudus terlalu payah

Akhirnya dapat didalam Rumah (J & F, 1986)

Awalan pada frasa “di Barus” pada baris ketiga kutipan di atas, dalam bahasa
Aceh berarti kata “dari’. Kata "terlalu payah" berarti "terlalu sukar" dan "tidak perlu
dilakukan®. Jadi, berkali-kali Hamzah Fansuri tidak pernah mengatakan bahwa
dia pernah untuk pergi dari Barus ke Kudus (Jawa). Abdul Hadi W. M., menjelaskan
frasa “terlalu payah”, mengacu pada mujahadah, dan pendapat “di Barus ke Kudus”,
mengacu pada pendakian alami ke langit hakikat (mi'raj), karena di al-Quds atau di
Yerusalem Nabi Muhammad SAW melakukan mi'raj. Dalam mi'raj inilah Nabi
diperintahkan untuk shalat, dan kemudian shalat tersebut dianggap sebagai mi'raj oleh
umat Islam. Agar shalat menjadi tanggga naik (mi'raj), maka harus dilakukan dengan
khusyuk, penuh kesucian dan keikhlasan, disertai amal kebaikan dan disempurnakan
dengan cinta, dan pengertian. Dalam shalat sendiri, ada ruang untuk meditasi dan
perjumpaan dengan Tuhan (liga). Hanya dengan musyahadah manusia dan liga'
manusia dapat merasakan kedatangan diri dengan tuhannya didalam arti sebenarnya
dan membuktikan bahwa kemana pun mata memandang ia akan melihat wajahnya.

Pendidikan Sekh Hamzah Fansuri diperoleh di daerah Fansur. Hasymi
mengutip dari Abdul Hadi berpendapat, bahwa waktu itu Fansur bukan hanya dikenal
sebgai kota perdagangan kapur barus namun juga dikenal juga dengan kota
pendidikan. Karena itu tidak heran bahwa Hamzah Fansuri sudah belajar dari kecil di
daerah Fansur. Selanjutnya dengan tujuannya mengenal inti dari ajaran tasawuf, ia
pergi ke berbagai daerah hingga ke berbagai negara di dunia, seperti Baghdad yang
pada waktu itu dikenal dengan pusatnya pengembangan Tarekat Qadiriyah. Hal ini
dapat diliat dari Syairnya:

Beroleh Khilafat Ilmu yang ‘Ali

Dari pada ‘Abd Qadir Jailani (W. M, Hamzah Fansuri: Risalah Tasawuf
dan Puisi-Puisinya, 1995)

77



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

Syair di atas menunjukkan bahwa Hamzah Fansuri adalah murid Abd al-Qadir Jailan,
bisa juga dikatakan bahwa dia adalah anggota sekte Qadiriyah. Tarikat Qadiriyah
adalah nama sekte tersebut, diambil dari nama pendirinya, Syaikh Abd al-Qadir
Jailanil5 (w. 561 H/1166 M). Hamzah Fansuri menerima tarekat ini saat belajar di kota
Bagdad, pusat penyebaran Tarekat Qadiriyah. Di kota ini ia menerima sumpah setia
(bai'at) dan ijazah17 dari seorang Sufi Qadiriya untuk mengajar tarekat Qadiriya dan
bahkan menjadi mursyid (pemimpin spiritual) dalam urutan itu. Dengan demikian,
Hamzah Fansur bisa dianggap orang Indonesia yang pertama diketahui telah
bergabung dengan Tarikat Qadiriyah. Setelah melakukan perjalanan ke berbagai pusat
Islam seperti Baghdad, Mekah, Madinah dan Yerusalem, ia kembali ke tanah airnya
dan mengembangkan ajaran tasawufnya sendiri.

Ajaran tasawuf yang dikembangkan Hamzah Fansur banyak
dipengaruhi oleh pemikiran Wujudiyah Ibnu al-Arabi, Sadrudin al-Qunawi dan
Fakhrudin 'lrak. Puisinya sangat dipengaruhi oleh Fariduddin al-Athar (wafat 607
H/1220 M), Jalaludin Rumi (wafat 672 H/1273 M) dan Abdur Rahman al-Jami (wafat
898 H/1494 M). Sangat disayangkan hingga saat ini tidak semua manuskrip dan
karangan Hamzah Fansuri memberikan informasi tentang kehidupan Hamzah Fansuri,
kapan ia lahir dan wafat serta dimana jenazahnya dimakamkan. Informasi yang ada
hanya menyebutkan bahwa Hamzah Fansuri hidup pada masa Kesultanan Kerajaan
Aceh.

Ada ketidaksepakatan di antara para ahli tentang siklus hidup Hamzah
Fansuri. Sedikithya ada dua pendapat, pendapat pertama menyatakan bahwa beliau
lahir dan hidup pada pertengahan abad ke-16 hingga akhir abad ke-16 M, yaitu pada
masa pemerintahan Sultan Alauddin Riayat Syah Sayyid al-Mukammil (1596-1604 M),
sebelum pemerintahan Sultan Alexander Muda (1607-1636 M), ia meninggal.
Pendapat lain mengklaim bahwa Hamzah Fansuri hidup dari akhir abad ke-16 hingga
awal abad ke-17, bahkan hingga tahun 1636 M, enam tahun setelah kematiannya oleh
Syamsuddin Pasai. Diperkirakan beliau hidup pada masa pemerintahan Sultan
Alauddin Riayat Syah Sayyid al-Mukammil hingga masa Sultan Iskandar Muda dan
menjadi orang yang berpengaruh di kerajaan Aceh.

Drewes meyakini bahwa Hamzah Fansuri hidup sebelum masa Sultan
Iskandar Muda dan diperkirakan telah meninggal pada akhir abad ke-16, sekitar tahun
1590 M. Menurut Drewes, tasawuf yang paling berpengaruh di Aceh saat itu adalah
Syamsuddin Pasai (w. 1040/1630 M), yang mengajarkan ajaran tujuh martabat,
sedangkan Hamzah Fansuri tidak pernah mengajarkan tasawuf derajat tujuh,
melainkan tasawuf derajat lima.

Ajaran tujuh martabat manusia berasal dari India dan merupakan
pengembangan lebih lanjut dari ajaran Wujudiyah lbnu al-Arabi dan al-Jill. Pendiri
doktrin tujuh martabat adalah Muhammad Fadl| Allah al-Buanpuri (w. 1020 H/1620 M).
Salah satu kitab karangan al-Burhanpur berjudul al-Tuhfah al-Mursalah ila Ruh al-Nabi,
ditulis pada tahun 1590 Masehi. mengandung ajaran tujuh martabat. Atas permintaan
Syamsuddin Pasai, salinan buku tersebut dikirim ke Aceh untuk dipelajari. Buku ini
muncul tak lama setelah kedatangannya di Aceh pada akhir abad ke-16 M, kitab ini
disebarkan oleh Syamsuddin Pasai dan banyak ulama Acehnya. Syamsuddin Pasai
dengan demikian berperan aktif di kerajaan Aceh sejak akhir abad ke-16 atau awal
abad ke-17 Masehi. Pada masa Kerajaan Aceh di bawah pemerintahan Sultan
Alauddin Riayat Syah yang wafat tahun 1604 M.

78



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

Berdasarkan pengaruh besar al-Tuhfah al-Mursalah ila Ruh al-Nabi di
kalangan ulama tasawuf di Aceh, Drewes mengemukakan bahwa kemungkinan
Hamzah Fansuri meninggal sebelum tahun 1590 M. atau akhir abad ke-16 Masehi.
tertulis atau beberapa tahun kemudian. Drewes meyakini bahwa pemimpin spiritual
kerajaan Aceh pada akhir abad ke-16 hingga awal abad ke-17 adalah Syamsuddin
Pasai. Nama Hamzah Fansuri hanya disebut-sebut sebagai tokoh masa lalu.
Berdasarkan asumsi tersebut, berarti Hamzah Fansuri kemungkinan telah meninggal
pada akhir abad ke-16 dan pengaruh spiritualnya digantikan oleh muridnya sendiri,
yaitu Syamsuddin Pasai.

Syed Muhammad Naguib al-Attas, Brakel dan Braginsky di atas menentang
pendapat Drewes. Mereka mengklaim bahwa Hamzah Fansuri hidup sampai
pemerintahan Sultan Iskandar Muda, awal abad ke-17.

Meskipun ajaran Tingkat Ketujuh berkembang pesat pada akhir abad ke-16
(1590 M) dan mendorong penyebaran ajaran Tingkat Ketujuh di Aceh, menurut M. Al-
Attas dan Brakel, tidak berarti bahwa peran Hamzah Fansur dan pengaruh ajaran
Tasawufnya semakin berkurang, apalagi beliau sudah meninggal. Menurut Al-Attas,
pada dasarnya tidak ada perbedaan yang signifikan dan penting antara pengajaran
kelas VII yang diajarkan Syamsuddin Pasai dengan pengajaran kelas V yang diajarkan
Hamzah Fansuri. Kedua ajaran Tasawuf tersebut dalam banyak hal masih
berdasarkan sumber aslinya, yaitu ajaran Ibnu al-Arabi dan al-Jilli. Pendapat kedua ini
setidaknya lebih masuk akal dibandingkan dengan yang pertama.

Sebagai dasar untuk mengkonfirmasi klaimnya. Al-Attas memberikan
beberapa alasan tambahan. la menggunakan syair terakhir Bahr al-Nis@', puisi karya
Hamzah Fansuri, untuk menyatakan pendapatnya bahwa Hamzah Fansuri masih
hidup pada awal abad ke-17, setidaknya hingga masa-masa awal Sultan Iskandar
Muda. Hal ini dapat dilihat dalam puisi Hamzah Fansuri sebagai berikut:

Hamba mengikat Syair ini

Dibawah hadlrat raja wali

Syah alam raja yang adil

Raja Qutub sempurna kamil

Wali Allah sampurna washil

Raja arif lagi mukammil

Bertambah daulat Syah ‘Alam

Mahkota pada sekalian ‘alam

Karunia llahi Rabb al-‘alam

Menjadi raja kedua ‘alam

Dalam duanya dan dalam akhirat

Karunia Allah akan hadrat

Dengan sempurna ‘ilmu dan ma’rifat

Telah ma’lum kepada Johan berdaulat (al-Atthas, 1970)

Berdasarkan Syair di atas, al-Attas meyakini bahwa kata “Syah Alam” merujuk
pada Sultan Alauddin Riayat Syah Sayyid al-Mukammil yang tidak lain adalah kakek
dari Sultan Iskandar Muda. Puisi ini ditulis sebagai pertunjukan untuk Sultan Alauddin
Riayat Syah. Kemudian ditulis ulang sebagai lamaran kepada Sultan Iskandar Muda,
sebagaimana disebutkan dalam kalimat “Kepada Johan Berdaulat” pada bait keempat
puisi di atas, Johan yang bertahta disebutkan dalam puisi itu tidak lain adalah Sultan
Iskandar Muda.

79



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

Menurut Al-Attas, Braginsky percaya bahwa Hamzah Fansuri hidup sampai
masa Sultan Iskandar Muda. Braginsky mencatat bahwa Hamzah Fansuri sering
mengkritik gaya hidup pembangkang Sufi dalam masyarakat atau pemerintah Aceh
dalam syairnya yang kala itu dipimpin oleh Sulatan Iskandar Muda. Misalnya, banyak
orang yang ingin menjadi sufi pergi ke hutan untuk bertapa dengan harapan mendapat
karamah dari Tuhan untuk melakukan sesuatu yang luar biasa bagi orang banyak dan
memperoleh kesaktian untuk menghadapi kehidupan. Kemampuan supranatural
tersebut dapat meningkatkan status sosial seseorang di masyarakat. Di lingkungan
keraton Kerajaan Aceh, pemahaman terhadap ajaran dan visi tasawuf ditunjukkan
dengan penamaan berbagai keraton dengan istilah Tasawuf. Keraton Sultan disebut
Dar al-Dunya (tempat tinggal dunia), singgasana kerajaan disebut Dar al-Kamal
(tempat tinggal yang sempurna), tempat di Aceh Besar disebut Dar al-Shafa (tempat
tinggal suci), benteng itu disebut Kota Khalwat, pulau itu disebut Pulau Rahmat, dan
bahkan kapal kerajaan yang digunakan oleh sultan di daerah yang jauh disebut Mir'at
al-Shafa (Cermin Kesucian), dan banyak nama lain yang terkait dengan
istilah Tasawuf. Kritik Hamzah Fansuri dapat dilihat dalam kutipan ayat berikut:

Segala muda dan sopan

Segala tua beruban

‘uzlatnya berbulan-bulan

Mencari Tuhan ke dalam hutan

Segala menjadi Shufi

Segala menjadi Syauqi

Segala menjadi Ruhi

Gusdur dan masam di atas bumi (al-Atthas, 1970)

Maksud kritik Hamzah Fansuri dalam sajak di atas bukanlah untuk
menyurutkan hati orang-orang untuk mengikuti jalan sufi karena bertentangan dengan
keyakinannya. la sangat tidak setuju bahwa cara mendekatkan diri kepada Tuhan itu
sendiri berada di jalur yang salah dan tidak sesuai dengan perintah syariah yang benar.
Dalam Islam, pencarian untuk menemukan Tuhan dan menjadi sufi tidak harus masuk
ke dalam hutan, tetapi pencarian untuk mendekat Tuhan dapat diciptakan di mana saja
selama seseorang mau mengalami disiplin spiritual dan ibadah yang tulus.

Hamzah Fansuri juga mengkritisi praktik Yoga dalam praktik dzikir, karena
praktik yoga merupakan ajaran yang berasal dari India. Puisinya menggambarkan
tasawuf Aceh pada akhir abad ke-16 dan awal abad ke-17 Masehi. masih bercampur
dengan pengaruh agama Hindu yang ajarannya memasukkan praktek pranayama
yoga. Kritik ini muncul pada awal abad ke-16. Kekaisaran Sultan Alexander Muda.
Kritik Hamzah Fansuri terhadap praktik yoga dapat dilihat pada kutipan berikut:

Sidang talii pergi ke hutan
Pergi ‘uzlat berbulan-bulan
Dari muda datang beruban
Tiada bertemu dengan Tuhan
Oleh riayat tubuhnya rusak
Hendak melihat serupa budak
Menghela nafas ke dalam otak
Supaya minyaknya jangan orak

Syair di atas merupakan sindiran Hamzah Fansuri tentang praktik spiritual
yang tidak sesuai dan kehidupan tasawuf di Aceh pada masa pemerintahan Sultan
Iskandar Muda, yang selanjutnya dicampur dengan pengaruh spiritualitas Hindu atau

80



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

pranayama yoga. Dalam praktik yoga, Tuhan dibayangkan sebagai misteri yang
tersembunyi di beberapa bagian tubuh, seperti ubun-ubun, yang dianggap sebagai jiwa
dan digunakan sebagai fokus untuk mencapai kesatuan, digambarkan sebagai bentuk
cahaya menjadi . Hamzah Fansuri tidak mengkritisi perlunya dzikir melalui pengaturan
nafas, tetapi poin utamanya adalah kesalahpahaman tentang hakikat tasawuf dan
penyamaan tasawuf Islam dengan mistisisme Hindu, yang berujung pada divergensi.

Berdasarkan pendapat dan syair di atas, peneliti menyimpulkan bahwa
Hamzah Fansur diperkirakan hidup antara akhir abad ke-16 dan awal abad ke-17
Masehi. Perkiraan ini berarti bahwa Hamzah Fansuri hidup pada masa pemerintahan
Hamzah Fansuri. Aceh di bawah Sultan Alauddin Riayat Syah Sayid al-Mukammil
(1589-1604 M) hingga masa awal pemerintahan Sultan Iskandar Muda (1607-1636 M).
Jika benar Hamzah Fansuri wafat pada tahun 1630 atau 1636 M, sebagaimana
pendapat sebagian ulama, berarti dapat dipastikan juga bahwa ia mengalami masa
keemasan dan kejayaannya atas kerajaan Aceh Darussalam dan sangat
mempengaruhi perkembangannya. pemikiran dan praktik keagamaan, khususnya
tasawuf pada saat itu. (Fauzi, 2009)

. Pemikiran dan Konsep Hamzah Fansuri tentang Wahdat al-Wujud

Sebelum membahas tasawufnya Hamzah Fansuri, perkembangan tasawuf falsafi ini
mempunyai akar histori Panjang dengan tasawuf periode awal. Tipologi falsafi bersifat
sinkritis antara filsafat dan mistik. Oleh karena itu, menurut Fathul Mufidz Tasawuf tak
dapat sepenuhnya disebut filsafat atau mistik. Hal ini disebabkan karena di satu sisi
aliran tasawuf ini menggunakan term-term filsafat dan dilain sisi menggunakan
metodologi tasawuf yaitu intuitif dengan melalui zauq atau wildan. Karena tak sedikit
tokoh sufi falsafi yang yang mengenal konsep filsafat Yunani dengan baik.

Tujuan tasawuf yang dirumuskan dalam tipologi tasawuf adalah untuk
memperoleh hubungan langsung dengan Tuhan sehingga merasa sadar bahwa ia
sedang berada di hadirat Tuhan. Keberadaaan tuhan itu dirasakan sebagai kenikmatan
dan kebahagiaan yang hakiki bagi para sufi dan para penempuh jalan tasawuf. Semua
sufi berpendapat bahwa satu-satunya jalan yang dapat meghantarkan seorang
kehadirat Allah Swt. Hanyalah dengan kesucian jiwa.Karena jiwa manusia merupakan

refleksi atau pancaran dari dzat Allah yang suci. Segala sesuatu itu harus sempurna
dan kesucian itu bervariasi menurut dekat atau jauhnya dari sumber asli. (Basrul, 2019)

Pada akhir abad ke-16 awal abad ke-17 Hamzah Fansuri memperkenalkan
ajaran tasawuf Wahdatul Wujud atau dalam ajaran sering disebut Wujudiyah kerena
membicarakan tentang keberadaan wujud Tuhan dan wujud manusia atau makhluk-
Nya yang lain.

Pemikiran Hamzah Fansuri banyak dipengaruhi oleh paham Tasawuf
Wahdatul Wujud (wujudiyah) lbn ‘Arabi, dalam ajaran tasawuf wujudiyahnya,
ditemukan adanya aspek-aspek yang sama dengan konsep “Wahdatul Wujud” dari
Husin bin Umar al-Hallaj dan Abu Bakar bin Ali Muhyi al-Din al-Hatimi al-Andalusi atau
lebih dikenal Ibn ‘Arabi. Mereka mengajarkan bahwa tuhan bahwa seolah-olah sama
dengan makhluk-Nya (ittihad) atau tuhan dapat menitis dan menjelma kepada semua
benda ciptaan-Nya.

Hamzah Fansuri mengukapkan gagasan dan ajaranya berdasarkan konsep
yang dibangun oleh para sufi pendahulunya dengan merekam secara sistematik dan

81



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

rinci pengetahuan, pengalaman misitik dan tradisi sufi, selanjutnya ia mengali istilah-
istilah teknis tasawuf dan symbol-simbol dunia mistik dan menganalogikan dengan
realitas yang dilihatnya dalam pengalaman hidupnya.

Ada beberapa pemikiran Hamzah Fansuri tentang Wahdatul Wujud yaitu:
1) Hakekat Wujud

Menurut Hamzah Fansuri wujud itu hanya satu walaupun tampak banyak.
Dari wujud yang satu ini ada yang merupakan kulit (mazhar, kenyataan lahir) dan
ada yang berupa isi (kenyataan batin). Hamzah Fansuri mengambarkan wujud
tuhan bagaikan lautan yang dalam dan tak bergerak, Sedangkan alam semesta
merupakan gelombang lautan wujud Tuhan. Pengaliran dari dzat yang mutlak ini
diumpamakan sebagai gerak ombak yang menimbulkan uap dan awan yang
kemudian menjadi dunia gejala. Itulah yang disebut ta’ayyun dari Dzat ta’ayyun,
itu pula lah yang disebut tanazul. Kemudian segala sesuatu yang Kembali kepada
tuhan (taraqqi) yang digambarkan seperti uap dan awan yang membentuk hujan
lalu airnya jatuh kesungai dan akhirnya Kembali lagi kelautan. Pengambaran yang
pernah dilakukan Hamazh Fansuri berupa jasad dan roh yang diungkap dalam
syair:

Hamzah Fansuri di dalam mekkah

Mencari tuhan di Baitul ka’bah

Di Barus ke Kudus terlalu payah

Akhirnya dapat di dalam rumah. (W. M, Hamzah Fansuri Risalah Tasawuf dan
Puisi-Puisinya, 1995)

Dalam pencarian mengenai tuhan Hamzah Fansuri pernah samapi ke
berbagai negeri di Timur Tengah utamanya Mekkah dan Madinah, dikota
kelahirannya juga susah untuk ia dapatkan, dan pada akhirnya ia menemukan
Tuhan, menemukan Allah yang lebih dekat dari urat lehernya, menemukan jati
dirinya sendiri. Proses pencarian Tuhan diluar dirinya tersebut telah membaya
syekh hamzah fansuri mengembara kemana-mana meninggalkan kampung
halamannyayang Bernama Barus di Aceh, yang pada akhirnya beliau tersadar,
bahwa tuhan yang selama ini dicarinya ternyata ada dalam dirinya sendiri, seperti
dalam Al-Qur’an:

Artinya: “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dan mengetahui apa
yang dibisikkan oleh hatinya, dan Kami lebih dekat kepadanya daripada urat
lehernya." (QS. Qaf 50: Ayat 16) (Bakar, 2013)

Urat leher ada yang mengartikan urat-urat yang tersebar diseluruh tubuh
manusia dimana semua peredahan darah mengalir. Ibn ‘Asyur mengartikan
sebagai pembuluh darah, pembluh darah itu sangat dekat, karena
ketersembunyiannya, maka manusia tidak dapat merasakan kehadirannya dalam
dirinya. Demikian juga dengan kedekatan dan kehadiran Allah melalui
pengetahuan-Nya mansia tidak dapat merasakannya. (Shihab, 2002) Disini
sangatlah jelas bahwa tuhan itu lebuh dekat dari pada urat leher kita sendiri,
bahkan apabila Hamzah Fansuri menyadari kehadiran tuhan dalam dirinya, maka
ia tidak akan melakukan perjalanan kebebearapa tempat untuk mencari Tuhan.
Proses “perjumpaan” dengan Tuhan didalam dirinya telah mengakhiri “pencarian”
yang melatihkan dari seorang Hazah Fansuri.

82



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

Mengenai konsepsi tentang Tuhan, dalam Asrar al-Arifin ia membedakan
antara pandangan ulama’ Syariat dengan Ahl suluk tentang wujud Allah. Dalam
pandangan ulama’ syariat zat Allah dan wujud Allah dua hukumnya, wujud ‘ilmu
dengan ‘alim dua hukumya, wujud alam dan dengan alam dua hukumnya: wujud
alam lain, wujud Allah lain. Adapun wujud Allah dengan dzat Allah misal matahari
dengan cahanya, sungguh pun Esa pada penglihatan mata dan pnglihatan hati,
dua hukumnya: matahari lain cahaya lain. Maka menurut ulama “wujud alam
berbeda dari wujud Allah wujud Allah dengan zat Allah berbeda.

Maka kata ahl al-suluk, jika demikian Allah Ta’ala diluat alam atau dalam
alam dapat dikata, atau hampir kepada alam atau jauh dari pada alam. Wujud alam
pun demikian lagi dengan wujud Allah Esa, karena tiada yang berwujud dengan
sendirinya. Baginya zat Allah dengan wujudnya merupakan satu kesatuan.pada
bagian lain dari karyanya, syarah al-‘asyiqin, keberstuan wujud itu dijelaskan oleh
hamzah, ketika ia membuat tipologi almalan ahl al-hagqgiyat kepada dua macam:
pertama, mereka hidup selayaknya manusia bias, beranak dan beristri memiliki
rumah dan harta, namun hatinya tidak terpaut dengan apa yang dimilikinya. Jika
hartanya lenyap ia tidak berduka,dan sebaliknya Ketika hartanya tambah maka
tidak bahagia karna baginya kaya dan miskin sama saja. Kedua, dikatakan
Zamzah Adapun ahl al-hagigat, sebagian da’im menyebut Allah, berahi akan Allah,
mengenal Allah tunggal-tunggal, dan mengenal dirinya, dan menafikkan dirinya
dan mengisbatkan dirinya, berkata dengan dirinya, dan fana dalam dirinya, dan
bago’ dengan dirinya dan benci akan dzahir atas dirinya, dan kasih kana batin atas
dirinya, dan memuiji dirinya, dan mencela dirinya, jika tidur, tidur dengan dirinya,
jika jaga jaga dengan dirinya, jika berjalan berajalan dengan dirinya, tiada lupa
dengan dirinya-sendi. Karna sabda Rasullah yang artinya barang siapa mengenal
dirinya maka bahwasanya mengenal tuhannya.

Ungkapan Hamzah Fansuri tersebut, memang terkesan membingungkan
bahkan dapat menimbulkan interprestasikan yang bercam-macam. Al-Attas
menerjemahkan berahi dengan “love of god” dalam terminologi kaum sufi memiliki
peranan penting sebagai puncak pengalaman beragama, bahkan Tuhan sendiri
adalah cinta. Menurut Iraqi, sifat-sifat Tuhan yang hakikatnya dalah cinta telah
terkandung dalam kalimat bismillah al-rahman al-rahim. Gagasan irragi tersebut
diapresiasikan dengan jelas oleh Hamzah Fansur dalam syairnya:

Tuhan kita Bernama Qodim

Pada sekalian makhluk yang terlalu karim
Tandanya godir lagi hakim

Menjadikan alam al-rohman dan Al-rahim
Rahman itulah yang bernama sifat

Tiada bercerai dengan kunhi dzat
Disana perhimpunan selaian ‘ibarat
Itulah hakikat yang Bernama ma’lumat
Rahman itukah yang benama wujud
Keadaan tuhan yang selalu sedai ma’bud
Kenyataan islam,yahudi dan Nasrani
Dari Rahman itulah sekaliana wawjud (J & F, 1986)

Dari syair diatas, Hamzah Fansuri bahwa tanda kekuaasaan tuhan adalah
menciptakan alam semesta ini melalau sifat Rahman dan rahimnya. Pada bait

83



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

2)

kedua dikatakan "Rahman itulah yang bernma sifat atau tidak bercerai dengah
kunhi dzat”. Disini Hamzah fansuri menjelaskan tidak ada sparasai antara sifat dan
dzat, selanjutnya dikatakan bahwa Rahman merupakan perhimpunana sekalian
ma’lumat (yang diketahui) yang meliputi segalah yang berwujud, sehingga
dikatakan wujud rahmanNya merupakan hakikat ciptaan. Pengasan hamzah
fansuri, bahwa Rahman itu identik dengan wujud atau tuhan, yang disembah olah
umat islam, Nasrani, Yahudi, juga sebab dari segala mawjud.

Eka dalam keanekaan

Menurut Hamzah Fansuri wujud adalah satu, lebih tepatnya wujud hakiki
adalah tuhan, al-haqq. Tiada wujud atau tiada sesuatu pundalam keadaan wujud,
selain Tuhan. Pemahaman yang benar tentang wujud harus mencangkup bukan
hanya kesatuannya, melainnya keanekaanya juga, karena wujud adalah Esa dan
aneka. Meskipun wujud adalah satu ia menampakkan diri dalam banyak bentuk
yang tidak terbatas pada alam.

Ibnu ‘Arabi menjelaskan pengetahuan keanekaan tentang wujud atau
realitas dapat dicapai dengan “melihat yang satu dalam yang banyak dan melihat
yang banyak dalam yang satu dalam yang banyak dan melihat yang banyak dalam
yang satu”, atau dengan pernyataan yang lebih tepat,” melihat yang banyak
sebagai yang satu dan melihat yang satu sebagai yang banyak”. (Azhari, 1995)
Fakta ini menimbulkan kebingungan bagi manusia, karena manusia terhalang oleh
pengalaman empiris dialam yang nyata ini dari pengetahuan, bahwa tuhan adalah
satu dan banyak.

Untuk memahami pengetahuan keanekaan tentang wujud atau realitas,
Ibn ‘Arabi menggunakan penjelasan matematis, bahwa tuhan yang satu
menampakkan diri-Nya dalam banyak rupa dan bentuk yang tidak terbatas pada
alam, pada satu pihak dengan struktur matematis bahwa yang satu melahirkan
angka-angka yang jumlahnya tidak terbatas pula, pada pihak lain yang satu dalam
ontologis metafisis maupun dalam sumber matematis, yang banyak akhirnya dapat
direduksi menjadi satu.

Ketahuilah “yang satu” Allah memiliki perumpamaan yang paling tinggi
yakni perumpamaan bagi satu entitas yang tidak lain adalah realitas al-Haqq ta’ala
dan bilangan adalah perumpamaan bagi keanekaan nama-nama Tuhan yang
timbul dari penampakkan (tajalli) realitas (al-haqq) itu dalam bentuk-bentuk dari
keadaan-keadaan dan relasi-relasi esensial realitas itu, atau perumpamaan bagi
keanekaan dan relasi-relasi realitas itu atau perumpamaan bagi keanekaan
entitas-entitas permanen. Apabila keanekaan pada khayal ada dua jenis hakiki dan
relative, maka keesaan pada tuhan ada dua jenis: yang pertama adalah keesaan
tuhan dari segi nama-nama Tuhan yang berhubungan dengan wujud alam dan
yang kedua adalah keesaan tuhan dari segi keterbatasan-Nya dari alam dan
nama-nama itu. Keanaekaan dalam yang Esa sebagaimana diketahui apa yang
ditunjukan oleh nama-nama Tuhan, meskipun realitasnya-realitasnya beraneka
dan banyak, semaunya dalam satu ensitas.

Penggagas konsep ini memberikan ilustrasi yang cukup jelas tentang
bagaimanan hubungan tuhan dan alam dalam konsep kesatuan wujudnya. “Wajah
sebenarnya satu, tapi jika engkau perbanyak cermin, maka ia menjadi banyak”.
“Wajah disini merujuk kepada tuhan, sedangkan “cermin” merujuk pada alam. Jadi
dalam pengkhayalan Ibnu ‘Arabi hubungan tuhan dengan alam seperti hubungan
wajah dengan cermin, sedangkan berbagai makhluk yang ada didalamnya tidak

84



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

3)

lain dari bayang-bayang wajah yang sama dan satu tetapi refleksi dalam banyak
cermin sehingga mengesankan keanekaan. (Kartanegara, 2006) Jadi wujud Allah
satu sedangkan wujud yang banyak hanyal ilusi dari yang satu,seperti yang telah
disebutkan “Wajah sebenarnya satu, jika engkau perbanyak cermin,maka ia
menjadi banyak

Apapun yang kita temukan di alam semesta ini tak lain dari manefesti
sifat-sifat atau butir-butir idedalam pengetahuan Tuhan, semacam ekspresi
lahiriyah sifat-sifat Tuhan sehingga aspek lahiriah Tuhan, sedangkan sifat-sifat
Tuhan sendiri merupakan aspek tersembunyi atau batiniah dari realitas yang sama.
Tuhan sebagai yang lahir (al-Zahir) dan Batin (al-bathin). Jadi yang lahir dan yang
batin adalah Tuhan yang sama, yang satu, segala sesuatu hanyalah satu, tetapi
dia menyerupai dalam bentuk yang berbagai-bagai atau berubah-ubah.
Penciptaan Alam

Ajaran tentang peciptaan lama Hamzah fansuri dapat dihubungkan
dengan ajaran peciptaan alam lbn al-Arabi. kedua ajaran ini sama-sama
berpendapat bahawa alama dicaptakan dari yang ada menjadi ada, bukan
diciptakan dari yang tidak ada menjadi ada. Alam bersifat Qadim alam ini ada,
diciptakan melalui proses tajalli yaitu manifestasi dari yang abadi dan tampak
akhir.Tajalli adalah proses penampakan diri tuhan dalam bentul-bentuk yang telah
ditentukan dan dikhususkanyang disebut Ta’ayyun (nyata).

Masalah penciptaan sangat berkaitan erat dengan pembahasan
mengenai hakikat wujud yang ber-tajalli pada realitas alam. Sebab, realitas alam
semesta merupakan penampakkan diri illahi yang sekaligus merupakan
eksistensi-Nya yang bersifat imanen-transenden. Dengan kata lain eksistensi alam
semesta ini merupakan akibat dari tajjally illahi, atau diadakan oleh sesuatu diluar
dirinya yaitu tuhan, dengan proses penciptaan. Proses penciptaan tidaklah berarti
sesuatu diciptakan dari tidak ada, melainkan dari sesuatu yang ada, merupakan
wujud potensial yang menjadi inti dari segala yang ada inilah yang disebut dengan
konsep al-a’yan al-tsabiat.

Konsep al-a’yan al-tsabiat ini diuraikan Hamzah fansuri yang membahas
penciptaan dari hakikat dzat tuhan atau kinhi dzat, yang disebut la ta’ayyun, yakni
keadaan hakikat yang tidak mempunyai tanda, tanpa adanya sifat dan nama. Jadi,
dalam keadaan yang masih belum ada ketentuan atau belum terdekskripsikan.
(Anshori, 2004)

Pada proses penciptaan alam, Hamzah Fansuri mengumpamakan zat
yang maha suci sebagai zat yang tidak mempunyai tanda dan sifat (/a ta’ayyun),
diumpakan sebagai air laut yang tenang, datar tanpa ombak. Selanjutnya zat yang
maha suci menentukan diri (ta’ayyun) melalui “pengairan luar’ atau “turun”
(tanazzul), dengan mengalami lima martabat (frase).

Martabat (fase) pertama disebut ta’ayyun awwal, pada fase ini
membentuk sifat-sfat yang terdiri ilmu, Wujud, Syuhud, dan Nur. Keempat sifat
tersebut adalah hal yang lahiriah dari zat yang suci karena sifat ilmu, maka zat
yang mutlak menjadi ‘Alim. Pada martabat ‘Alim ini ma’lumya, yang disebut a’yun
tsabiat (wujud potensi), yang kadang disebut shuwaru al-fimiyyah, haqggiqat al-
asyya’ dan ruh idhaf, ini disebut martabat (fase) kedua.

Pada martabat (fase) ketiga, ruh idhafi datang seperti gelombang laut
yang menguap ke udara, beserta perkataan: kun fayakun. Selanjutnya, uap-uap

85



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

itu akan membentuk awan, yang kemudian terpancar jatuh menjaid air hujan. Ini
merupakan tamsil dari roh manusia, Binatang dan tumbuh-tumbuhan. Pada saat
itu dzat yang Mahasuci telah berkata “kun fayakun” maka terjadilah, yang
mencetus keluar dan menjadi suatu realitas-realitas atau benda-benda alam yang
beraneka ragam bentuknya. Ruh idhafi yang menjadi ruh manusia (insani), ruh
Binatang (hayawani), dan ruh tumbuh-tumbuhan (nabati) adalah nur atau Cahaya
yang tak dapat terpisah dari semua ta’ayyun-Nya dan segala bentuk ciptaanya
akan Kembali (taraqqi) kepada /a ta’ayyun, ini diibaratkan seperti uap dan awan
yang membentuk hujan kemudian air hujan turun kebumi, berkumpul disungai dan
pada akhirnya akan menyatu Kembali. Hal ini menjadi analogi bahwa yang telah
diturunkan Tuhan kepada ciptaannya maka semestinya akan Kembali lagi kepada
Tuhan yang telah menurunkannya. Selanjutnya martabat Keempat dan kelima
berupa alam semesta, dimartabat ini alam sudah tercipta dalam rupa alam
semesta dan makhluk lainnya.

Hamzah Fansuri menggunakan simbol cermin untuk menjelaskan
hubungan tak terpisahkan antara Tuhan dan alam dalam doktrinnya tentang
penciptaan. Bagi Hamzah Fansuri, proses penciptaan tidak lain adalah proses
perwujudan Tuhan, atau dalam istilah disebut tajall, dan proses perwujudan diri ini
dilakukan dalam tahapan-tahapan berbeda yang disebut ta'ayyun, yang
merupakan realitas pertama, yaitu yang disebut nilai wahdat atau manifestasi
substansi bagi dirinya sendiri. Ketika Tuhan melihat dirinya, maka Tuhan melihat
kesempurnaan dirinya.

Untuk menciptakan alam sebagai cermin di mana Tuhan melihat dirinya
sendiri. Cinta melihat diri sendiri adalah alasan penciptaan alam. Al-Haqq ingin
melihat makhluk dari nama dan atribut-Nya, sehingga Dia menciptakan dunia.
Ketika Allah menciptakan dunia ini, Dia juga menghubungkan kualitas ketuhanan
dengan segala sesuatu. Dunia ini seperti cermin buram dan seperti tubuh yang tak
bernyawa. Itulah sebabnya Allah menciptakan manusia untuk membersihkan
cermin. Dengan kata lain, alam ini adalah mazhar (penampakan) sifat dan sifat
Allah yang terus-menerus. Tanpa alam, kualitas dan sifatnya tidak sepenuhnya
diketahui siapa pun. Deskripsi Hamzah Fansuri tentang Wahdatul memiliki banyak
kesamaan dengan Pemikiran Wahdatul lbn 'Arabi, karena Hamzah Fansuri
mengikuti ide dan ajaran berdasarkan konsep yang dikembangkan oleh
pendahulunya Sufi seperti Ibn 'Arabi. Hamzah Fansuri secara sistematis dan
menyeluruh mencatat pengetahuan, pengalaman mistik dan tradisi sufi, kemudian
ia menggali konsep-konsep dari dunia tasawuf dan membandingkannya dengan
realitas kehidupannya. (Siregar, 2000)

Pemikiran Hamzah Fansuri tidak persis sama dengan pemikiran Ibnu
Arabi, namun terdapat perbedaan, seperti pemikiran Hamzah Fansuri tentang
penciptaan alam. Dalam pemikiran lbnu 'Arabi, penciptaan alam diawali dengan
a'yvan tsabatit sebagai unit yang mungkin, sedangkan Hamzah Fansuri telah
Mendalami penciptaan alam, ke dalam wujud yang tidak dapat digambarkan, yaitu
Ta'ayyun, ada aturan wujud yang disebut Ta'ayyun. Dalam teori penciptaan alam,
Ibnu Arabi menggunakan nilai (tingkat) tiga, sedangkan Hamzah Fansuri
menggunakan nilai (tingkat) lima. Berdasarkan uraian konsep Wahdatul wujud,
Hamzah Fansuri memiliki banyak kesamaan dan perbedaan dengan pemikiran
muridnya Samsuddin Sumatera. Dalam Tasawuf Pikirannya, Syamsuddin
Sumatrani membahas tentang tujuh martabat manusia dan dua puluh sifat Tuhan.

86



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

Konsep Martabat Tujuh terkait dengan teori tasawuf Tanazzul. Tanazzul (Tanzil)
diartikan sebagai asal mula makhluk dengan sikap Tuhan gaib ke dunia
manifestasi melalui berbagai alam manifestasi. Berawal di Gujarat, ajaran lapis
ketujuh disebarkan oleh tokoh pemikir sufi Aceh, yaitu Abdur Rauf von Singkel,
Syamsuddin as-Sumatrani, Hamzah Fansuri dan Naruddin ar-Raniri. Keempat
tokoh sufi ini memiliki pemikiran tasawuf yang berhubungan dengan dua aliran
pemikiran, yaitu tasawuf corak wudiyah dan tasawuf yang menekankan syariat.
Syamsuddin as-Sumatrani dianggap sebagai pendiri ajaran Tujuh Martabat terkait
ideologi Wujadiyyah.

C. Analisis konsep pemikiran Hamzah Fansur

Wahdatul jujud Ajaran Hamzah Fansuri sangat berpengaruh di Aceh dan menyebar ke
seluruh nusantara, apalagi saat Hamzah Fansuri wafat banyak murid yang menjadi
pengikutnya terutama kedua muridnya.Tasawuf yang diajarkan oleh Hamzah Fansuri
tidak menolak dunia atau aktivitas duniawi. Dalam syairnya jelas bahwa dia tidak setuju
dengan para sufi palsu yang melakukan asketisme atau ingin menyingkirkan hutan,
menyiksa tubuh dan tidak ingin bergaul dengan masyarakatnya. Tuhan dapat dicari di
dalam diri kita dengan pemahaman dan meditasi yang mendalam, dan bebas mencari
Dia di hutan sepi tanpa pemahaman diri yang mendalam. (Abdul Hadi, 1995)

Dalam ungkapan simbolik ia mengatakan bahwa wujud Tuhan dan wujud
dirinya juga ada secara fisik, melainkan sebagai eksistensi atau eksistensi. Dengan
kata lain, seseorang yang telah memperoleh ilmu pengetahuan mampu memancarkan
kehadiran Tuhan di dunia, mampu menunjukkan kebesaran Tuhan, mampu mengenali
sifat-sifat ketuhanan yang diberikan kepadanya. Karena kehendaknya menyatu
dengan kehendak Tuhan dan tidak terpisah dari Tuhan. Hamzah Fansuri mempunyai
pemikiran tentang Wahdatul Wujud atau Wujudiyyah yaitu: Pertama, hakekat wujud,
bahwa meskipun wujud tampak banyak, namun wujud yang ada hanya satu, yaitu
Tuhan. Kedua: Pertama, keberadaan dalam kebhinekaan tidak hanya mengandung
kesatuannya saja, meskipun ia ada dalam berbagai bentuk. Penciptaan alam yang
ketiga, proses penciptaan alam, diawali dengan ta‘ayyun, ta'ayyun, tanazzul, melewati
lima tahapan (fase) dan diakhiri dengan ta'ayyun. Pemikiran Hamzah Fansuri tentang
keberadaan Wahdatul memiliki banyak kesamaan dengan Pemikiran Wahdatul Ibnu
'‘Arabi, namun terdapat perbedaan antara pemikiran Hamzah Fansuri dengan
pemikiran Ibnu 'Arabi, seperti pemikiran Hamzah Fansuri tentang penciptaan alam.
Dalam pemikiran Ibn 'Arabi, penciptaan alam diawali dengan a'ya tsabatit sebagai
wujud yang mungkin, sedangkan Hamzah Fansuri mendalami tentang penciptaan
alam, wujud yang tidak dapat dideskripsikan kemudian terjadi ketentuan-ketentuan
bagi wujud.

Menurut penulis, pemahaman Wahdatul tentang keberadaan dua sosok ini,
yaitu Tuhan dan alam, adalah satu, karena yang berwujud ada dalam penyatuan Tuhan
dan alam. Karena yang ada di dunia ini hanyalah bayangan. Meskipun hakikatnya
berwujud Tuhan. Begitulah cara Tuhan mengungkapkan dirinya melalui ciptaannya,
yaitu alam, yang keberadaannya merupakan bukti keberadaan Tuhan. Hamzah
Fansuri dan Syekh Siti Jenar sama-sama memiliki konsep Wahdatul Wujud yang
sama, hanya saja berbeda penjelasannya tentang alam.

Dalam pandangan Hamzah Fansuri Hakekat Wujud, bahwa wujud itu hanya
satu yaitu Allah meskipun wujud itu kelihatan banyak. Eka dalam Keanekaan, bahwa
wujud bukan hanya mencakup kesatuannya meskipun ia bertajalli dalam banyak

87



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

bentuk. Penciptaan Alam, proses penciptaan alam dimulai dari la ta'ayyun, ta’ayyun,
tanazzul, dengan melalui lima martabat (fase), dan akan bertaraqqi kepada la ta’ayyun.
Sedangkan Dalam pandangan Syekh Siti Jenar segala sesuatu yang ada adalah hanya
Dzat Allah semata. Dimana saat Allah menciptakan alam semesta, tidaklah dengan
Dzat lain melainkan dengan Dzat-Nya sendiri (dengan kata lain terjadi proses emanasi
di dalamnya).

D. Kesimpulan

Pemahaman Wahdatul Wujud Hamzah Fansuri, yaitu Tuhan dan alam adalah satu
karena yang ada ada melalui penyatuan Tuhan dan alam. Karena yang ada di dunia ini
hanyalah bayangan. Padahal realitasnya adalah keberadaan Tuhan. Dengan cara ini,
Tuhan mengungkapkan dirinya melalui ciptaannya, alam. Keberadaan alam adalah bukti
keberadaan Tuhan. Hamzah Fansuri memahami keberadaan Wahdatul namun tidak
setuju dengan penjelasan tentang penciptaan alam. Menurut The Nature of Being karya
Hamzah Fansuri, hanya ada satu wujud, yaitu Allah, meskipun wujudnya tampak banyak.
Satu dalam keragaman, wujud ini tidak hanya mengandung kesatuannya, meskipun ia ada
dalam berbagai bentuk. Penciptaan alam, proses penciptaan alam diawali dengan
ta'ayyun, ta'ayyun, tanazzul dan melewati lima martabat (tahapan) dan berjalan dari taraqq
ke ta'ayyun.

Hamzah Fansuri mempunyai pemikiran tentang Wahdatul Wujud atau Wujudiyyah
yaitu: Pertama, hakekat wujud, bahwa meskipun wujud tampak banyak, hamun wujud
yang ada hanya satu, yaitu Tuhan. Kedua, keberadaan dalam kebhinekaan tidak hanya
mengandung kesatuannya saja, meskipun ia ada dalam berbagai bentuk. Penciptaan
alam. Ketiga, proses penciptaan alam, diawali dengan ta'ayyun, ta'ayyun, tanazzul,
melewati lima tahapan (fase) dan diakhiri dengan ta‘ayyun.

Pemikiran Hamzah Fansuri tentang keberadaan Wahdatul Wujud memiliki banyak
kesamaan dengan Pemikiran Wahdatul Ibnu 'Arabi, namun terdapat perbedaan antara
pemikiran Hamzah Fansuri dengan pemikiran Ibnu 'Arabi, seperti pemikiran Hamzah
Fansuri tentang penciptaan alam. Dalam pemikiran Ibnu 'Arabi, penciptaan alam diawali
dengan a'yan tsabitat sebagai wujud yang mungkin, sedangkan Hamzah Fansuri
mendalami tentang penciptaan alam, wujud yang tidak dapat digambarkan, maka ada
syarat-syarat bagi ketentuan wujud.

DAFTAR PUSTAKA

A, Steenbrink. Karel. (1985). Beberapa Aspek Islam di Indonesia. Jakarta.

al-Atthas, Syed. N. (1970). The Mysticism of Hamzah Fansuri. Kuala Lumpur.

Anshori, Afif. (2004). Tasawuf Falsafi Syekh Hamzah Fansuri. Yogyakarta: Gelombang
Pasang.

Azhari, Noer. Kautsar. (1995). Ibnu Arabi Wahdat al-Wujud Dalam Perdebatan. Jakarta:
Paramadina.

Bakar, Abu. Anwar. (2013). Al-Quran dan Terjemah. Bandung: Sinar Baru.

Basrul, Mufid. M. (2019). Tipologi Aliran Tasawuf. Yogyakarta: Cibidung Nusantara.

Fauzi, llham. (2009). Ajaran Tasawuf Hamzah Fansuri Dalam Syarab al-Asyiqin, 16-26.

H. M, Amin. Syukur. (1999). Menggugat Tasawuf. Yogyakarta.

Haqg, M. Z., & Habibi, M. (2010). Al-Hallaj: Kisah Perjuangan Total Menuju Tuhan.
Yogyakarta: Kreasi Wacana.

88



Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies, 3(2), 2022,

J, Drewes. G., & F, Brakel. (1986). The Poem of Hamzah Fansuri . Leiden.

Kaelan. (2005). Metodologi Penelitian Kuantitatif Bidang Filsafat. Yogyakarta: Paradigma.

Kartanegara, M. (2006). Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: Erlangga.

Nasution, H. (1986). Islam Ditijau dari berbagai Aspeknya Il. Jakarta.

Permadi. (2004). Pengantar limu Tasawuf. Jakarta.

Shihab, M. Quraish. (2002). Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Quran Vol 18. Jakarta:
Lentera Hati.

Siregar, A. R. (2000). Tasawuf Dari Sufisme Klasik keNeo-Sufisme. Jakarta: Raja Grapindo
Persada.

Syukur, M. A. (2008). Filsafat Tasawuf dan Aliran-Alirannya. Banjarmasin: Antasari Press.

W. M, Abdul. Hadi. (1995). Hamzah Fansuri Risalah Tasawuf dan Puisi-Puisinya. Bandung.

89



